



تصنيف لطيف عن الشائخ وقطب رباني مؤث صمداني مجروب شجاني صَرْت يتناشخ عبدالقادرجبيلاني

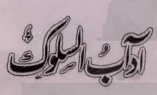
(رَضِيَ اللهُ تَعَالَى عَنْهُ)







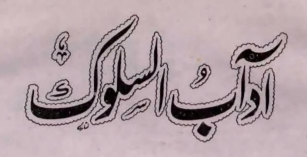




www.maktabah.org



www.maktabah.org



طریق فی تصوّف کے آداب سلوک روحانیت کے اسلوب عرصةً روحانیت کے آداب سلوک روحانیت کے اسلوب عرصةً روحانیت کے اسلوب

تصنيف لطيف الشائخ، قطب رّبانى غوث صمدانى محبُوب بُجانى حضرت سيّدنا شيخ عبدالقا درجب شيلانى حضرت سيّدنا شيخ عبدالقا درجب شيال في (رَضِي اللهُ تَعَالى عَنْهُ)

ترجمه الاستاذ) ظفراقبال کلیار (الاستاذ) طفراقبال کلیار (فاضل به یوه شریین)



#### جُمُله حقُوق محفُوظ

باراول ایک ہزار ہیں = 100 روپ

::3

نيراهت مسد مُحُدِّر رضاءُ الدِّين صدّليق نجابت على مارڙ

公

\_زاویه\_

۸ - سى وربار ماركىيىش ( لايرك Ph (042) 7113553-7241517

(کوسٹ) اِسس کِتاب کے مجملہ محاصِل" زاویہ فاؤنڈلیش" کے علمی و تحقیقی مقاصِد کے لیئے وقعت میں۔

www.maktabah.org

فهرست

| 7   | تقديم                                           |
|-----|-------------------------------------------------|
| 14  | تقديم<br>مقدمة التحقيق                          |
| 20  | زيرنظر كتاب ع مختلف نسخ                         |
| 26  | مقدمه                                           |
| 30  | ولول کی غذااورزادراه                            |
| 34  | وہشراب جے پیاسا پانی گمان کرتاہے                |
| 40  | خواہش نفسانی ول کے لیے آفت ہے                   |
| 45  | خالق جس سےرازی ہوو ہی افضل ترین منزل ہے         |
| 56  | حقیقی بھلائی وہ ہے جسے اللہ پیند کرے            |
| 64  | الله تعالى برتوكل كاميابى كى دليل ہے            |
| 70  | پیاروں کے لگائے ہوئے زخم تکلیف دہبیں ہوتے       |
| 77  | ایمان نام ہے عزیمت اور یقین کا                  |
| 80  | عقیدہ جرشیطانی وسوسہ                            |
| 81  | ابتلاءوآ زمائش بقدر مقام ومرتبه موتى ہے         |
| 85  | اس کی چو کھٹ کونہ چھوڑجس کا دروازہ بندنہیں ہوتا |
| 88  | محبت خداوندی سب سے بردی نعمت ہے                 |
| 90  | دل وہ گھر ہے جس میں دونہیں ساسکتے               |
| 95  | بہترین کھل چننے کی کوشش کر                      |
| 106 | صبر کاذا نقه زش ہے کین ہے پیشہد                 |
|     |                                                 |

www.maktabah.org

| 108 | محبت کاتر از وخواہش ہے                          |
|-----|-------------------------------------------------|
| 109 | محبت صرف ایک ہی محبوب سے ہوتی ہے                |
| 112 | مقامات خلق اور منازل رجال                       |
| 130 | حاسدگویاناراض رہے کے لیے پیداکیا گیاہے          |
| 136 | الله تعالى كے علاوہ باقی سب پچھ باطل ہے         |
| 137 | ولایت کی راه بردی محض ہے                        |
| 140 | شہداور حظل دونوں میں دواء ہے                    |
| 144 | جو کھھ مانگنا ہے اللہ تعالی سے مانگ             |
| 145 | محبوب سے تعلق رکھنے والی ہر چیز محبوب ہوتی ہے   |
| 153 | ہوں پرتی سے اجتناب لازم ہے                      |
| 155 | عاشق کی آ کھے کا سرمه صرف بیداری ہے             |
| 160 | اس کاند دیناعطااوراس کی ابتلاءرحمت ہے           |
| 171 | قضاءغالب ہےاور موت طالب ہے                      |
| 174 | شکر ہی کے ذریعے نعمتوں کی بارش ہوتی ہے          |
| 193 | ا پنفس کوقا ہو میں لااس سے پہلے کہ تجھے پھاڑ دے |
| 200 | سخی ہے کوئی فیمتی چیز ہی طلب کر                 |
| 213 | ضبطنفس مرتول كاذربيدب                           |
| 216 | خودسپر دگی اختیار کر محفوظ رہے گا               |
| 220 | تواضع                                           |
| 221 | سہرابی صرف پانی ہے مکن ہے۔                      |
|     |                                                 |

## نقريم

بد مست شر الی ہے کی نے پوچھاشر اب کیا؟ کہنے لگاہند ہُ خدا! شر اب میں نشے کے علادہ کیا کچھے اور بھی ہے؟

ای لیے جب بھی میں نے تصوف پر اپنی نگار شات پیش کرنے کا ارادہ کیا تو قلم بول اٹھا۔ ذرا ٹھسر جائے۔ اور جب میں نے اس کے رموز و معارف کا کھوج لگاناچاہا تو بیان نے ساتھ دینے سے انکار کر دیااور کہا رک جائے۔

قلم کو بیہ حق پہنچتا ہے کہ دہ اس موضوع کی جلالت شان کے سامنے حیر ان د ششدر تھر جائے۔نہ ایک قدم آگے ہوھے اور نہ پیچھے ہے۔ تصوف کوئی فلسفیانہ فکر نہیں جے دوسرے منطقی افکار کی طرح منضبط کیا جائے۔لوگوں کے سامنے میان ہو، آسانی سے کتب میں مدون ہواور پھر لا ہر بریوں کی زینت منا دیا جائے۔

بلعہ تصوف ایک نتیجہ خیز فکر اور عملی تحریک ہے جس کی تعلیمات پر عمل پیرا ہونے سے زندگی کے چمنتان میں بہار آجاتی ہے۔ دل درماغ سیر اب ہوتے ہیں اور اخلاق واطوار سنورتے ہیں۔

جب دل تصوف کا قرار کر لیتا ہے تو اس سے ذوق و شوق میکنے لگ جاتا ہے جس کے پیالے عرش کے تالایوں اور جنت کی نسر دل سے بھر سے جاتے ہیں۔ تصوف ایسی فکر نہیں جے ذہن محفوظ کر لیں۔ زبان بیان کرے اور بس بلحہ وہ اس سے کیس بلند ایک حقیقت ہے جس کا احاطہ زبان وہیان کے بس کاروک نہیں۔اے معرض تح ریمیں لانااور ند ہب کی قیدیں مقید کرنا ممکن نہیں۔ تصوف مجاہدہ اور ریاضت ہے۔ بید وہ پھل ہے جو جہد مسلسل سے ہاتھ آتا ہے۔

شریعت اسلامیہ میں تصوف کا صرف ایک ہی مفہوم ہے اور ہی قطعی اور آخری مفہوم ہے اور ہی تطعی اور آخری مفہوم ہے اور یہ مفہوم دضع کر دہ نہیں مشکواۃ نبوت سے لیا گیا ہے اور وہ مفہوم یہ ہے کہ دنیاکودل سے نکال کرما تھوں تک محدود کر لیتا۔

اس لیے تمام بزرگوں کا انقاق ہے کہ تصوف قر آن و سنت پر اخلاص سے عمل پیرا ہونے کادوسرانام ہے۔اس میں تمام مشرب تمام آرامتفق ہیں۔ کی کو اختلاف نہیں۔ مگر مرور وفت کے ساتھ جب فتوحات کا سلسلہ وسیع ہوا۔ مسلمان عجمیوں ہے ملے۔اخذو قبول کا سلسلہ شروع ہوا تو تصوف میں عجمی فلفے کی آمیزش ہوئی اور اس میٹھے اور پاک وصاف چشمے میں تطرف، فلسفی اوھام اور شطحیات شامل ہو گئیں۔

پھر دہ دفت بھی آیا کہ تصوف نے نفر انیت کے زھد ، ۱۹۰ ھ مت کی دنیا میز اری کو اختیار کیا اور ہندوں جیسی مشکل پندی اور نفس کشی کی تعلیمات اس کا محور د مرکز قرار پائیں۔ یول تصوف اسلامی تعلیمات سے دور ہوتا گیا دوسر بے ندا ہب سے اس کے روابط ہو ھتے گئے اور اس کے فرائض اور نتائج کے در میان تعلقات کمز ور پڑگئے۔

پھر آہتہ آہتہ تصوف ایک بانچھ مفہوم بن کررہ گیا جے زندگی کے تقاضول سے کوئی ہم آہنگی نہیں تھی۔اور نہ کسی طرح وہ عقیدہ کے اصولول سے میل کھا تا تھا۔

کب شارع علیہ اصلوٰۃ والسلام نے ہمیں جگم دیا کہ ہم دنیاہے اعراض کریں اور پیٹھ پھیر کے اس نے لا تعلق ہو جائیں۔ کب انہوں نے یہ حکم دیا کہ ہم دنیا کے میدان سے کنارہ کشی افتیار کر لیں۔ اور زندگی کی کشاکش سے عافل ہو جائیں۔ آپ علی نے نویہ عظم دیاہے کہ ہم دنیا کیلئے تگ دود کریں اور اس کی اصلاح کی کوشش کریں۔ کیا ہم وارث نبوت نہیں۔ کیا ہم پر مناصب نبوت کو نبھائے کی ذمہ داری عائد نہیں ہوتی کیااس امانت کو اٹھانے کی ذمہ دار ہم نہیں ہیں ؟

اللہ تعالیٰ کا کلام ہماری بات کی تائید کر تاہے جس میں تھی قتم کا ترد د نہیں۔رب قدوس فرماتے ہیں۔

وَقُلِ اعْمَلُواْ فَسَيَرَىٰ اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُومِنُونَ (تُوبِ :105)

"اور فرمائيے عمل كرتے رہو۔ پس ديكھے گااللہ تعالى تهمارے عملوں كوادر (ديكھے گا)اس كارسول اور مؤمن"

بعض مؤر خین کا خیال ہے کہ صدرِ اسلام میں جب اسلامی معاشرہ دولت و شروت اور شان و شوکت کی زندگی ہمر کر رہا تھا اور کھود لعب میں پڑ کر اسلامی تعلیمات سے دور جارہا تھا تورد عمل میں پچھ لوگوں نے ترک دیناکی راہ اختیار کی جے تصوف کانام دے دیاگیا۔

حاشاد کلا۔ ایسا ہر گز نہیں۔ بیہ کوئی ایسی فکر نہیں جو عیش و عشرت کا ردِ عمل ہو۔

صحابہ کرام علیہم الرضوان عمد نبوت ہے ہی تصوف کی حقیقی راہ پر گامزان تھے۔ ان کی فطرتِ سلیم تصوف کی نورانی تعلیمات ہے مکمل آہنگ تھیں۔ ان کے قلوب واڈھان میں اخلاص ولٹہیت تھی۔ یہ لوگ خالص صوفی تھے اگر انہوں نے کسی خاص وضع قطع کالباس زیب تن نہیں فرمایا تھااور نہ ہی بعد کے ادوار کی طرح اصطلاحات و نداھب کو تھکیل دیا تھالیکن وہ تھے خالص صوفی۔ ہوا یہ کہ دولت و ثروت کا جب دور دورہ ہوااور لوگ اسلام کی فطرتی مادگی کو چھوڑ کر عیش پر ستی میں مشغول ہوئے تو ان صحابہ کرام کی زندگی دنیا

داروں کی زندگی ہے ممتاز ہوتی گئی اور ان کا طریقہ زندگی دنیاداروں ہے بالکل مختلف نظر آنے لگا۔

اس گروہ کو جو کتاب و سنت پر تخی ہے عمل پیرا تھا اور جنہوں نے تمد یب اور خضارہ کی چکا چو ند اور زندگی کے سراب کو قبول نہ کیا مختلف القابات سے موسوم کیا گیا۔ بھی انہیں نساک کما گیا۔ پھر ایک وقت وہ بھی آیا کہ فاسفیانہ افکارے کشید کر کے انہیں متصوف اور ارباب احوال کا ایک نیالقب دیا گیا۔

کاش میہ سلسلہ بہیں رک جاتا۔ فلاسفہ کی آراء اور متکلمین کے اقوال سے تصوف کی اصطلاحات عاریۃ لے لی گئیں۔ اس طرح مختلف ندہب تشکیل پائے۔ راستے جدا ہوئے اور ایک دوسرے سے مسلمان اس قدر دور ہوگئے کہ پھر انہیں کوئی چیز اکٹھانہ کر سکی۔

گراہی کے صحراء اور ظلمات کے جنگلوں میں حاطب اللیل کی طرح ربط ویابس اکٹھا ہوا۔ بھانت بھانت کی یولیاں سننے میں آئیں۔اس اختلاف نے ند ہمی تعصب کارنگ اختیار کرلیا۔ تصوف کے مادہ لغوی میں اختلاف پیدا ہوااور لوگ اس حقیقت کو بھول گئے کہ تصوف شعوری حالت ہے فلسفیانے فکر نہیں۔

بہر حال تصوّف حرص و هوا اور حبِ دنیا ہے دل کی تطهیر کی خاطر ریاضت و مجاہدہ کو کتے ہیں۔ یہ ریاضت انسان کے اندر اس امانت کو اداکرنے کی استعداد پیداکرتی ہے۔ جسے پہاڑوں نے اٹھانے سے انکار کر دیا تھا۔

آس اتا ہی نہیں ہوابلعہ عبای دورِ حکومت کے آخر میں متصوفین اور فلاسفہ کاایک اور گردہ پیدا ہوا۔ جنہوں نے سے نظریات پیش کیے۔ قریب تھا کہ بہتری کی ہوائیں رک جاتیں اور معرفت کا شعلہ اپنے آسان میں ٹھنڈ اپڑ جاتا کچھ لوگوں نے ان افکار جدیدہ کا انکار کیا اور ان کی شطیحات اور اوھام سے اپنے عقیدہ کویاکر کھا۔

ان جدید نظریات میں الفناء ، الحلول ، الا تحاد ، اور و صدة الوجو د جیسے افکار آتے ہیں۔

بعض نے جھوٹ دافتراء سے کام لیاادر قدماء پر یہ بہتان تراشی کی کہ یہ نظریات ان کی کتب سے ماخوذ ہیں۔ گر حقیقت یوں نہیں تھی۔ قدماء نے جس فنا کا تذکرہ کیا ہے دہ فلسفیوں اور ان متصوفین کی فناسے الگ مفہوم رکھتی ہے قدماء کے نزدیک فناسے مراد مؤمن کا خلق سے ، حظوظ نفس سے فانی ہونا اور قلبی اھواء ورغائب نفس پر اوامر خداوندی کو ترجیح دینا اور مخلوق اور قرابت داروں کو چھوڑ کر مجوب حقیقی کے دربار میں حاضر ہونا ہے۔

انت فوق الصّحب عِنْدِی فاذا ..... غِبْت عَنْ عَیْنی گم اللق اَحَد رہا وحدۃ الوجود کا منہوم جے شخ اکبر محی الدین ابن عربی کی طرف منہوب کرتے ہیں تواس کا منہوم آپ کے نزدیک بیہ ہے کہ حقیقی وجود صرف خالق حقیقی کا جے باقی مخلوق کا وجود محض سابے عکس اور تابع کی حیثیت رکھتا ہے۔ جس طرح سابیاصل وجود کا محض پر تو ہا اور اس کے علاوہ کچھ نہیں۔ ای طرح کا مُنات کا وجود صفات خداوندی کا عکس اور پر تو ہاس کے علاوہ کچھ نہیں۔ اس طرح پتلیوں کا کھیل ہے۔ پتلیاں خود مؤد حرکت نہیں کرتی بلحہ انسان کا ہاتھ طرح پتلیوں کا کھیل ہے۔ پتلیاں خود مؤد حرکت نہیں کرتی بلحہ انسان کا ہاتھ انہیں حرکت دیتا ہے۔

رہے دوسرے نظریات جنہیں متاخرین نے پیش کیا مثلاً طول اور اتحاد
توان کی کوئی حیثیت نہیں کیونکہ کئی متقی یا اہل ایمان صوفیاء نے انہیں رد کیا ہے
اور ان من گر سے افکار کو بھی در خور اعتناء نہیں سمجھا۔ اصل تصوف یہ ہے جے
میں نے تم سے بیان کیا ہے۔ روحانی پہلو کی وجہ سے ہی اسلام میں کمال جاذبیت
یائی جاتی ہے۔ اسلام کا محور و مرکز تصوف ہے۔ اور اصل تصوف کی تعلیمات
شریعت مظھر ہے کی طور پر ہم آہنگ ہیں۔

بہ دہ باعد وبالادر خت ہے جس میں کوئی نقص نہیں ہاں بدعت کی جڑی

یو ٹیوںاور گمراہی کی تھورنے اے اپنے احاطے میں سمیٹ رکھاہے۔ کیاہی بہتر ہواگر ہم ان طفیلی افکار کی خطرناک میل کوا کھاڑ پھینکیں جس نے اس شجر سابیہ دار کوبڑھنے ہے روک رکھاہے۔

اک میرے ہمائی ہے ہے تصوف جس کی نورانی تعلیمات میں نے آپ کے گوش گزار کیں اور آپ انہیں سن کر بھر ہ مند ہوئے۔ یہ ہے تصوف کی حقیقت جس پر آپ مطلع ہوئے۔ آئے۔ اے حرص و ہوا کا آوازہ بلند کرنے والے۔ اور ایمان کے خیمہ میں پیٹھ کررنگ وراگ کی محفلیں سجانے والے۔ آئے ہم رات کی تاریکیوں اور دن کے اجالے میں خوصورت تھے ہیان کرنے والے لوگوں سے ہوشیار ہو جائیں۔ اور اس کے ہندوں کی محبت حاصل کریں جن کی راتیں عبادت خداوندی میں گزرتی ہیں اور دن کے اجالے خدمتے خلق میں ہم رات جو جی ۔

آئے شریعت کی پاکیزہ تعلیمات میں وہ روشیٰ ہے جو آنکھوں کو اُچک

ار حداد دل کو اللہ کریم کے نور ہے بھر دے۔ ایسی پر نور مجلسوں پر رحمت خداد ندی موسلاد هاربارش کی طرح برستی ہے اور اجاز دو بران دلوں کو سیر اب کر دیت ہے۔ یہاں سادی ہوائیں خوشگوار انداز میں خراماں خراماں چلتی ہیں یہاں جو آتا ہے اس کے گریبان حوروں کی سانسوں سے مہک اٹھتے ہیں۔ اور جنت کی خوشبو مقام جاں کو معطر کر جاتی ہے۔ یہاں کو ثرد تسنیم کی ٹھنڈک سے خوب لطف اندوز ہوتے ہیں اور آرام یاتے ہیں۔

خوش بخت ہے وہ شخص جے یہ مقام مل گیا۔ اور خوش نصیب ہے وہ انسان جس کا ٹھکانہ اور آرام گاہبان کا یہ در خت (جنت) ٹھمر لہ

خبر دار! اے عقلند تو نے آس کتاب سے سفر شروع کیا ہے جس کے مر اجعت اور تقدیم لکھنے کا مجھے شرف حاصل ہورہا ہے۔ میں نے اس کتاب کے اور اق میں راہ سلوک کے آداب اور زندگی کے اطوار کو دیکھا ہے۔ یہ آداب اور

اطوارِ زندگی کے رائے پر چلنے والوں کو ثابت قدمی بہادری اور اطمینان کی دولت سے مالا مال کر دیتے ہیں۔ مسافرِ صراطِ متفقم پر قدم بڑھاتا چلا جاتا ہے۔ نہ مسالک اس کی راہ روکتے ہیں۔ مسالک اس کی راہ روکتے ہیں اور نہ مختلف نظریات اس کے راہ میں آ کتے ہیں۔ میری طرح تو بھی ہر فصل میں محبت و عقیدت ادر علوم و معانی اور

روحانی اطمینان و سکون کادریاموجزن یائے گا۔

تحقی محسوس ہوگا کہ تیری روح ایمان اور فضیلت کے اعلیٰ وار فع مقامات و منازل کا طواف کر ہی ہے۔ جیسے کہ سورج منازل کمال کا طواف کر تا ہے یاروش ستارے کر دش کنال رہتے ہیں۔ اور گھنے باغوں میں پر ندے ایک در خت سے دوسرے در خت پراڑ کر جابیٹھتے ہیں۔

خالق سے مخلوق کی طرف سفر کر۔ دنیاسے دنیا کے پیدا کرنے والے کی طرف چل کتناعظیم ہے بیہ سفر اور کتنی مقدس ہے بیہ سیر۔

خوش بخت ہے وہ انسان تصوف کی تعلیمات پر عمل پیرا ہونے کی جے تو فیق ملی۔ تو فیق ملی۔

از:الاستاذ محد فركريا الزعيم

#### بسم الله الرحمن الرحيم

# مقدمة التحقيق

ان الحمد لله نحمده ،و نستعینه و نستغفره ، و نعوذ بالله من شرور انفسنا و من سیئات اعمالنا، من یهده الله فلا مضل له، ومن یضلل فلا هادی له.

واشهد ان لا اله الا الله وحده لاشريك له، وان محمدا عبده ورسوله.

اللهم صل وسلم على سيدنا وسندنا و شفيعنا و ذخرنا ونبينا محمد صاحب جوامع الكلم و سيد سادات المخلوقات، وعلىٰ آله الطيبين الطاهرين ، واصحابه الاخيار المخلصين، الذين احسنوا اتباعه في الحركات والسكنات، وعلى التابعين لهم باحسان مادامت الارض والسماوات، آمين.

وبعد.

مکتبہ امام جیلانی رحمہ اللہ تعالیٰ کی چوتھی کتاب ہے جوعلم و معرفت کے شہر دمشق سے بوی علمی تحقیق اور محنت کے بعد شائع کی جارہی ہے۔ اس سے پہلے تین معرکۃ الآراء کتابی قارئین سے خراج تحسین حاصل کر چکی ہیں۔ ایک

"مرالاسرار ومطهر الانوار فيما يحتاج اليه الابرارك بــدوسرى"الطريق الى الله" بادر تيسرى" جلاء المحاطر في الباطن والظاهر"

ہماری پیش کردہ یہ کتاب "آدام السلوک والتواصل الی منازل الملوک" حضرت امام جیلانی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کی عظیم تالیفات میں شار ہوئی ہے۔ اس کتاب میں اصول تصوف اور راہ سلوک کی تعلیمات کو قر آن و سنت اور آثار صحابہ و تابعین کی روشنی میں پیش کیا گیا ہے۔ یہ بڑی مفیداور نفع محش کتاب ہے۔ آپ رحمۃ اللہ علیہ نے اس میں وصول الی اللہ کا شوق رکھنے والوں کے لیے مثالی بنیادیں فراہم کردیں ہیں۔

کتاب کے شروع میں آپ ان تعلیمات کا تذکرہ فرماتے ہیں جن پر عمل پیرا ہونا ہر مؤ من پر واجب ہے۔ پھر وہ اہتاء و آزمائش کے متعلق گفتگو کرتے ہیں۔ اس کے فتوں سے ڈراتے ہیں۔ مخلوق ہیں۔ ونیا کی بے ثباتی کا تذکرہ کرتے ہیں۔ اس کے فتوں سے ڈراتے ہیں۔ مخلوق سے فناور وصول الی اللہ کوزیر بھٹ لاتے ہیں۔ پھر انسانی نفس کی حقیقت اور اس کے احوال کو بیان کرتے ہیں۔ پھر اجوال و مقامات مثلا توکل، صبر، حسن خلق، شکر، صدق، تسلیم ورضا، زہد و فقہ، ترک خطوظ، مجت اور اس کے آداب اور حقوق کو قلم بحد کرنے کے بعد ایک اختقامیہ رقم کرتے ہیں۔ اور "ختام الملک" کے طور پر اس میں خصوصی پندو نصائے کو نقل کیا۔ اور انہیں قیمتی نصائے اور انمول کے ساتھ کتاب کو ختم فرمایاتے ہیں۔

قار کین اس کتاب کے مطالعہ ہے جو مفہوم اخذ کریں گے اور جو نقطہ ، نظر ان کے سامنے آئے گا ہے ہم مختصر اُیوں بیان کر سکتے ہیں کہ مقصود شریعت کی پاسداری کے بغیر ممکن نہیں۔اسلام کے اصولوں کو اپناکر ہی فلاح دارین اور اسست "زاویہ "آداب اسلوک ہے پہلے شیخ کی اس معرکۃ الآر اکتاب کا ترجمہ کرنے کی سعادت

بھی ماصل کرچکاہے۔"

متهائے مقصود حاصل کیا جاسکتا ہے۔

احکام شریعت اور سلف صالحین کا عقیدہ ہی حفرت شیخ غوث الاعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے نزدیک راہ طریقت اور تصوف ہے۔ یہی دین کالب لباب اور خلاصہ ہے۔

آپرضی اللہ تعالیٰ عنہ کے کلام میں غور وخوض کرنے والے جانے ہیں کہ جب آپ مریدین اور راہ سلوک کے مبتدیوں کیلئے گفتگو کر رہے ہوتے ہیں تو معرفت وولایت کے دقائق اور باریکیوں میں جانا پند شیں فرماتے ۔ یقینا آپ جانے ہیں کہ عوام الناس اور مبتدی ایسے وقیق وباریک مسائل سے مفتون ہو سختے ہیں اور اس کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ آپ اہل تصوف کیلئے ایک پاک وستور تطبیق حرفیٰ پالے ۔ جس کے متعلق ابو عمر و دمشقی نے کہا ہے: "جس طرح اللہ تعالیٰ نے انبیاء علیم السلام پر فرض کر دیا ہے کہ آیات و معجزات کو ظاہر کریں تاکہ لوگ ان پر ایمان لائیں ای طرح اس نے اولیاء کر ام پر بیبات فرض کر دی ہوئے کہ دہ کر امات کو چھیائیں تاکہ خلق خدا فتنہ و فسادِ قبلی کا شکار نہ ہو"۔

اس کتاب سے متعلق اپنی گفتگو ختم کرنے سے پہلے میں ضروری سمجھتا ہوں کہ قاری کو یہ بات یاد کرادوں کہ شخخ الاسلام ابن جمیہ رحمۃ اللہ علیہ نے اس کتاب کے بعض مقامات کی شرح فرمائی ہے۔ استاذ ڈاکٹر محمد رشاد سالم نے اس شرح کواپنی کتاب" مجموع الفتادی" میں جمع کردیا ہے۔

امام ابن تقید نے صرف شرح پر اکتفا نہیں کیا بلعہ انہوں نے نمایت زور دار انداز میں حضرت شخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالی عنہ کی خدمت میں ہدیہ عقیدت و محبت پیش کیا ہے۔ ابن تھید کے بقول: شخ عبد القادر جیلانی اپنے ذمانہ کے ان عظیم مشاکح کرام میں سے ہیں۔ جنہوں نے شریعت مطحرہ کے امر و نہی کا خصوصی التزام فرمایا ہے اور اسے اپنے ذوق اور خواہشات پر مقدم رکھا ہے۔ آپ رضی اللہ تعالی عنہ ترک ہوااور ضبطے نفس میں دوسرے مقدم رکھا ہے۔ آپ رضی اللہ تعالی عنہ ترک ہوااور ضبطے نفس میں دوسرے

مشائخ ہے کیں آگے ہیں۔

قارئین کرام کوید کتاب پورے غور و خوص اور توجہ سے پڑھنی چاہیے تاکہ وہ امام جیلانی رضی اللہ تعالی عنہ وارضاہ کے ارشادات عالیہ سے کما حقہ متنفض ہو سکیل۔اوراسے سمجھ کر کامیابی سے ہمکنار ہو سکیل۔

یے حقیقت ہر آدی کے پیش نظررہے کہ اھلِ حق اور اربابِ طریقت کو پھانے کیلئے دو نشانیاں ہیں۔ایک ان کا ظاہر ہے اور ایک باطن۔

اہلِ حق اور ارباب طریقت کا ظاہر شریعت مطھر ہ کے عین مطابق ہو تا ہے۔اور وہ قر آن و سنت سے سر مو بھی انحراف نہیں کرتے۔

اور باطن بھیر ت کے نور سے منور ہوتا ہے اور وہ سلوک کی نبیاد مشاہدہ بھیر ت پر رکھتے ہیں۔ وہ ہر وقت اس خیال میں رہتے ہیں کہ وہ کس عظیم بھتی بعنی محمر النبی علیہ کی افتداء کرنے والے ہیں۔ اور وہ اللہ تعالیٰ اور بی کریم علیہ اور آپ کی جسمانیت کے در میان اپنی جگہ ایک واسطہ ہیں۔ کو نکہ شیطان آپ علیہ کی مثالی شکل اختیار نہیں کر سکتا۔ پس راہ سلوک کے مسافر کو بھی اور ان کے مریدین کو حضور علیہ کے پوری سیر ت وصورت کو اپنانا چاہیے۔ تاکہ شیطان ان کی شکل مثالی بھی اختیار نہ کر سکے۔ اہل تصوف اند ھی قلید نہیں کرتے۔ وہ صاحبِ بھیر ت اور اہلِ تحقیق ہوتے ہیں۔ صوفیاء کو جھوٹے مدعیانِ تصوف ہیں۔ صوفیاء کو جھوٹے مدعیانِ تصوف ہیں کہ کا در گئیں۔ بہت کم لوگ ہیں جو ان دقیق میں ان تک رسائی ہر شخص کے ہیں کاروگ نہیں۔ بہت کم لوگ ہیں جو ان دقیق علامات ہیں گیاں۔

پی جو ابدی معادت کاخواہاں ہے اس پر لازم ہے کہ دہ اللہ کے ادامر کی پیردی کرے اور مناہی سے اجتناب برتے۔ اور ہمیشہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں شکر وامتنان کرے۔

ہم اللہ تعالیٰ ہے سوال کرتے ہیں کہ وہ کریم ہمیں شریعت مطحرہ پر

عمل پیرار کھے اور ہمیں توفیق دے کہ ہم وہ کام کریں جو وصال اللی اور قرب کا ذریعہ ہوں۔ ہم التجاکرتے ہیں کہ ہمیں ہر قتم کے فتنوں سے محفوظ رکھے بیٹک دہ تمام مشکلات کو دور کرنے والاسب کچھ جانے والا ، بروا فضل فرمانے والا اور کریم ہے۔ نیکی کرنے کی قوت اور برائی سے بچنے کی طاقت صرف اس اعلی و عظیم کے دست قدرت میں ہے۔

آخر میں میں اپنے احباب کا شکریہ ادا کرنا ضروری سمجھتا ہوں جنہوں نے بڑی شفقت فرماکر میری معاونت کی اور مجھے اپنی دعاؤدں ہے نوازا۔

میں نے یہ کتاب اپنے استاذ ، اپنے بھائی اور دوست ، استاذ محمد زکریاء الزعیم کی خدمت میں پیش کی تاکہ وہ اے ایک نظر دکھے لیں اور مجھ ہے جو غلطیاں سر زد ہوئی ہیں ان کی تصبح فرمادیں۔ انہوں نے پوری توجہ ہے میری اس کاوش کا مطالعہ فرمایا۔ فضیح وبلیغ عنوانات کا انتخاب فرمایا۔ اور ایک نقذ یم بھی رقم فرمادی جس میں اس موضوع پر بردی معلومات افزا گفتگو فرمائی۔ ان کی یہ نقذ یم موضوع کا پوری طرح احاطہ کرتی ہے۔ میں ان کا تہہ دل سے مشکور ہوں کہ انہوں نے میری اس کاوش کولائق توجہ سمجھا۔

میں اپنے دوست زیاد سر وجی کا شکریہ اداکرنا بھی ضروری سمجھتا ہوں جنہوں نے اپنی مصروفیات کے باوجو داحادیث کی تخ تج میں میری د فرمائی آپ ایک فاضل مصنف ہیں "موسسة البصائو للصف التصویری" آپ کی بہترین تصویر ہے۔ میں ان کا شکریہ اداکرنا بہت ضروری سمجھتا ہوں۔

بلادِ شام کے مشہور و معروف خطاط استاذ احمد باری کا شکریہ میرے ذمہ قرض ہے جنہوں نے اس کتاب کی تزئین اور املاء میں میری بھر پور مدد کی۔احمد باری میرے معلم اور استاذی ہیں۔اور خطاطی کا فن میں نے انہیں سے سیکھا ہے۔ اپنے دوست اور بھائی انجینئر محمد مازن الفوال کا شکریہ اوانہ کرنا بے انسانی ہوگی جنہوں نے اپنی قیمتی آراء سے مجھے نواز ااور کتاب پر شخفیق اور اس کی انسانی ہوگی جنہوں نے اپنی قیمتی آراء سے مجھے نواز ااور کتاب پر شخفیق اور اس کی

طباعت کے دوران مجھ پربے حد کرم فرمایا۔

جس شخصیت کا سب سے زیادہ میں ممنون احسان مند ہوں دہ ہیں میرے دالدگرامی شیخ مقری نصوح محد امین عزقول جنہوں نے میری تربیت اور تعلیم میں کوئی دقیقہ فروگزاشت نہیں کیا۔ میں ان کی کرم نوازیوں اورکرم گستریوں کا شکریداداکر تا ہوں۔

میں ہراس دوست کاشکریہ اداکر ناضر وری سمجھتا ہوں جس نے اس کام کوپایہ جمیل تک پہنچانے کیلئے میری مدد کی۔ میں اللہ تعالیٰ ہے دست بدعا ہوں کہ دہان کو خطاؤوں ہے محفوظ رکھے اور انہیں اس راستے پر چلنے کی توفیق بخشے جس سے اللہ تعالیٰ خوش ہو تا ہو۔

# زیرِ نظر کتاب کے مختلف نسخ

ا\_مخطوطه

کتاب کا پہلا اور اصل نسخہ مخطوطہ (قلمی نسخہ) ہے جو "الظاہریہ"
لا بحریری میں "فتوح الغیب" کے نام ہے موجود ہے۔ یہ نسخہ 68اوراق پر مشمل ہے۔ ہرورق پر 17 سطور ہیں۔ لکھائی بہت عمدہ ہے اور خط تخی میں ہے۔ کاغذ بہت فیمتی اور جلد دیدہ زیب ہے۔ لا بحریری میں اس پر درج نمبر 5908 ہے اور محمد مبارک حنی نام کی ملکیت ظاہر کی گئی ہے۔ میں نے اس نسخ پر کافی اعتاد کیا ہے۔ دوسر انسخطہ

یہ نسخہ بھی مذکورہ لا بہر بری میں "آداب السلوک والتوصل الی منازل الملوک" کے نام سے نمبر 6221 کے تحت موجود ہے۔ اور اق کی تعداد 87 ہے۔ متوسطہ در جہ کی 13 سطریں ہر درق میں پائی جاتی ہیں۔ اس کو بھی نسخی خط میں لکھا گیا ہے جو عموماً رائج الوقت ہے۔ اس کو اسماعیل الموہبی القادر کی نے جو حلب میں مدرس تھے اپنے لیے لکھوایا تھا۔

تيرانيخ

یہ بھی مذکورہ لا بریری کی زینت ہے۔ اس کا نمبر 8337 ہے اور "الکشف و فتوح الغیب" نام لکھاہے اور اق کی تعداد 65ہے۔ سطریں 15 ہیں خط

نٹی قدیم ہے۔اس کے لکھنے کا اہتمام <u>907ھ میں احدین عمر الحظی الشھید</u>نے ابن عبدالسلام کے ساتھ کیا۔

چوتھانسخہ

"فتوح الغیب" کے نام سے موسوم الظاہریہ لا بریری کا یہ نخہ 159 دراق پر مشمل ہے۔ اس کے ساتھ چند اور کتابیں بھی ہیں۔ یہ کتاب صفحہ 90سے شروع ہو کر 149 تک جاتی ہے۔ سطریں 19 ہیں خط مروجہ نخی ہے۔ بعض اوراق برم خوردہ ہیں۔ جگہ جگہ سے اوراق پھٹے ہوئے ہیں اور ان یوسیدہ اوراق کی جگہ نئے کاغذ لگا کرایک الگ قتم کے خط کے ساتھ عبارات لکھی ہوئی ہیں۔ اس کا اہتمام سلیمان بن مجمد الحواط نامی شخص کے ہاتھوں ہوا کتاب کا بری نمبر 2655 ہے۔

يانچوال نسخه

یہ نسخہ حلب ''مکتبہ احمد ہیہ ''میں ''فتوح الغیب ''کے نام سے موجود ہے۔ اس کے اور اق52اور سطور 21 ہیں۔ خط مروجہ نسخی ہے۔ لکھنے والے کے نام اور تاریخ کا کوئی اشارہ نہیں ملتا۔ لا ئبر ریی میں کتاب کا نمبر 14103 ہے۔

اس کے علاوہ اور بھی بہت سارے نسخے ہیں جن پر میں نے اعتماد نہیں کیا کیو نکہ بہت بعد کے لکھے ہوئے ہیں۔

## (ب) المطبوعه

### پهلامطبوعه نسخه

یہ نسخہ استبول میں 1<u>28</u>1ھ کو زیورِ طبع سے آراستہ ہوا۔ ''الظاہریہ'' لا بھری میں نمبر 2530 کے تحت موجود ہے۔ یہ نسخہ دوسر سے نسخوں سے زیادہ خوصورت انداز میں شائع کیا گیا ہے۔ مگر اس میں کتاب کی غلطیوں کے علادہ دوسری کئی غلطیاں بھی پائی جاتی ہیں۔ خصوصاسب سے بردی غلطی یہ ہے کہ ناشر نے صرف ایک ناقص ننخے پراعتاد کیا ہے۔ دوسر امطبوعہ نسخہ

دوسر انسخہ "المطبقہ المینیہ" نے 1317ھ میں ثالغ کیا ہے۔ یہ نسخہ بھی غلطیوں سے بھر اہوا ہے۔ تبیسر المطبوعہ نسخہ

یہ نسخہ مصطفیٰ البانی المحلبی کے مطبعہ سے 1329ھ میں بہجہ الاسر ارو معدن الانوار کے حاشیہ پر شائع ہوا بجیہ الاسر ارو معدن انوار "شطع فی کی کتاب ہے۔ چوتھا نسخہ

بھی ندکورہ مطبع (مصطفیٰ البابی المحلبی ) ہے 1338ھ میں الباد فی کی کتاب" قلا کد الجواہر فی مناقب عبد القادر کے حاشے پر شائع ہوا۔
یہ دونوں ننخ تیسر اادر چو تفاغلطیوں سے پر ہیں۔

يانجوال مطبعه نسخه

یہ ننج عین البائی الحلبی کے مطبعہ ہے 1392 ہے کوشائع ہوا۔
ہاشر محترم نے کتاب کے ساتھ بہت سارے قصائد کو بھی شامل کردیا ہے۔
اور انہیں حضرت شیخ عبدالقادر جیلائی رحمۃ اللہ علیہ کی طرف منسوب کیا ہے۔
حالا تکہ یہ قصائد حضرت شیخ کے نہیں ہیں۔بلحہ یہ قصائد امام عبدالکر یم جیلی کے ہیں۔ان قصائد میں ایک قصیدہ "قصیدة النادرات العینیہ" ہے۔ مجھے لگتا ہے کہ ناشر کو پہتہ تھا کہ یہ اور دوسرے تمام قصائد حضرت شیخ عبدالقادر جیلائی رضی اللہ تعالی عنہ کے نہیں ہیں۔ کیونکہ انہوں نے دہ لہات حذف کردیے ہیں جن میں امام عبدالکر یم الحیلی نے اپنے حالات زندگی لکھتے ہوئے اپنی تاریخ پیدائش کا تذکرہ کیا ہے۔ ناشر نے الحیلی نے اپنے حالات زندگی لکھتے ہوئے اپنی تاریخ پیدائش کا تذکرہ کیا ہے۔ ناشر نے

ا نہیں حذف کر کے ان کی جگہ "ہیاض فی الاصل" کے الفاظ لکھ دیے ہیں۔ یہ نسخہ غلطیوں سے بھر ا ہوا ہے۔ کئی جگہ عبارت واضح نہیں اور کچھ اوراق پھٹے ہوئے ہیں۔ چھٹا مطبوعہ نسخہ

ومثق کے "دار الالباب" مکتبہ ہے اے 1406ھ میں شائع کیا گیا۔
اس نسخ پر یہ عبارت درج ہے۔ ضبطها وو ثقها محد سالم بواب یعنی "اے محد
سالم بواب نے لکھااور سنوارا"۔ محمد سالم بواب نے یہ اشارہ بھی دیا ہے کہ انہوں
نے دوسرے اور پانچویں نسخ پر اعتاد کر کے اسے تیار کیا ہے۔ اور یہ دونوں نسخ
غلطیوں ہے اٹے پڑے ہیں۔ اورات بوسیدہ اور چھٹے ہوئے ہیں۔

انہوں نے یہ بھی کہاہے کہ میں نے دونسخوں کے ساتھ اس کا مقابلہ کیا ہے اور وعویٰ کیا ہے کہ یہ نسخہ نص سے پوری مناسبت رکھتا ہے۔ لیکن جب میں نے دوسرے نسخوں کے ساتھ اس کا مقابلہ کر کے دیکھا تو مجھے معلوم ہوا کہ جو عبارت حاشیہ میں ہے وہ کتاب کی نص سے زیادہ صحیح ہے۔

اس مطبوعہ میں بھی کئی غلطیاں اور ردوبدل ہے۔ جیسا کہ انہوں نے اشارہ کیا ہے اس نننخ کی تیاری کرتے وقت دو کمزور ننخوں پر اعتاد کیا گیا ہے۔ جیسا کہ یانچویں ننخ میں قصائد کے بارے ہم بات کر آئے ہیں۔

ہم انہیں معذور خیال کرتے ہیں کیونکہ انہیں اس کتاب کے مختلف نسخ اور مخطوطے میسر نہیں تھے۔

میں اس بات کا تذکرہ کرنا ضروری خیال کرتا ہوں کہ حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ دارضاہ کے تلافدہ اور مربیدین نے بہت سارے اشعار کو آپ علیہ الرحمة کی طرف منسوب کر دیا ہے۔ حالا تکہ وہ جانتے تھے کہ حضرت نے چنداشعار کے علاوہ باضابطہ طور پر شاعری نمیں فرمائی۔ ایسا

cross and whole org

محسوس ہو تاہے کہ بیہ عقیدت مندی کی وجہ سے کیا گیا تا کہ پینے کا اپنے ہم عصروں اور اہل تصوف میں بدند مقام و منزلت کو ظاہر کیا جاسکے۔

ایک اور جدید نسخہ بھی دیکھنے کا انقاق ہوا۔ جو دارا القادری دمشق اور بیر وت سے ''شرح فتوح الغیب شخ الاسلام ابن تیمیہ '' کے نام سے شائع ہوا۔ اس کی اشاعت کا اہتمام الاستاذ حسن السماحی سویدان نے کیا۔ بیس نے اس نسخ پر اعتماد شمیس کیا۔ اگرچہ یہ نسخہ دو نسخوں ۔ استبول اور مصطفیٰ البابی المحلبی کے نسخوں پر اعتماد کر کے نیار کیا گیا ہے لیکن یہ بھی اپنے سے پہلے نسخوں کی طرح ہے اور اس میں کئی ایسی غلطیاں بھی ہیں جو پہلے نسخوں میں نہیں تھیں۔

یمال میں بیہ بیان کرنا ضرور کی سمجھتا ہوں کہ مین الاسلام این تیمیہ نے اس کتاب کی مکمل شرح تحریر نہیں کی۔ بلحہ صرف اٹھتر میں سے صرف پانچ مقالات کی شرح لکھی ہے۔ اور اس شرح کو انہوں"شوح کلمات من فتوح الغیب" کانام دیاہے۔

لیکن کتاب تیار کرنے والے نے "من" کے لفظ کو حذف کر دیاہے تاکہ قاری یہ سمجھے کہ امام ائن تیمیہ نے کتاب کی مکمل شرح لکھی ہے۔ میرے خیال میں یہ سب د نیاوی اغراض و مقاصد کیلئے کیا گیاہے۔

#### كتاب كى تيارى مين ميراكام

ا۔ قابل اعتاد ننج میں متن کتاب لکھنے کے بعد میں نے اس کا دوسر بے ننخوں سے موازنہ کیا۔ اگر ننخوں میں معمولی سابھی کوئی اختلاف نظر آیا تواہ اس متن میں شامل کیا۔ ہاں واضح غلطی یازا کداز ضرورت عبارت اگر کہیں تھی تو اس متن میں شامل کیا۔ ہاں واضح غلطی یازا کداز ضرورت عبارت مختلف فیہ ہے اس نشان اسے چھوڑ دیا۔ یہ ظاہر کرنے کیلئے کہ فلاں لفظ یا عبارت مختلف فیہ ہے اس نشان اسے کی واستعال کیا ہے۔

۲۔ معنی کو درست کرنے کیلئے کہیں مجھے چند الفاظ کا اضافہ کرنا پڑا۔ ایسے

الفاظ كيلئ مين في علامت[ ] اختيار كي ب-

سے قرآن کریم کی آیات کو صحح املاء ہے ضبط تحریر میں لانے کی کوشش کی ہے۔ امیدر کھتا ہوں کہ قرآن آیاتی صحح ہوں گی اور وہی ہو تگی جن کامؤلف اراد ہ رکھتے تھے۔

سم۔ آیات کی تخ تج میں سورۃ کانام ، نمبر اور آیت کا نمبر بھی لکھ دیا ہے تاکہ مراجعت کرنے میں آسانی رہے۔

۵۔ احادیث شریفہ کی تخ تخ کرنے کی ہر ممکن کو شش کی ہے۔ اور اس کی حیثیت بھی لکھ دی ہے کہ کیا یہ صحیح ہے۔ حسن ہے موضوع ہے وغیر ہو بھن احادیث کی تخ تئ کو شش کے باوجود نہیں ہو سکی۔ تو دہاں میں نے لکھ دیا ہے کہ میرےیاس موجود مصادر میں مجھے یہ حدیث نہیں ملی۔

٢ \_ مشكل الفاظ اور قابل وضاحت عبارت كى تشريح و توضيح بھى كر دى ہے۔

٤ مناسب عنوانات تجويز كردي مي

اے قاری محترم میں یہ کتاب آپ کی خدمت میں پیش کر تاہوں۔ میں نے اس کی تیاری میں کوئی دقیقہ فرو گزاشت شیں کیا۔ ہر طرح کی کوشش کی ہے۔ اور پوری محنت ہے اس کام کو مکمل کرنے کی سعی کی ہے۔ اگر میں کامیاب ہوا ہوں اللہ تعالیٰ کا شکر کر تاہوں اگر کمیں کو تاہی ہوگئی ہے تو میر اکام تھا پوری دبانت داری اور محنت سے کام کرنا۔

الله تعالی ہے سوال کر تا ہوں کہ وہ مجھے اور تمام مسلمانوں کواس تح یہ نفع اندوز کرے۔ ہمیں اپنی اطاعت کی توفیق دے۔ اپنا قرب مخشے اور ہمیں کسی آزمائس میں نہ والے۔ ہم اس کر میم وات ہے دعا کرتے ہیں کہ مولا ہم صرف کتاب کے جمع و حفظ پر بھی اکتفانہ کریں بلعہ اپنے فضل سے اور رحمت ہے ہمیں یہ توفیق دے کہ ہم اس پر عمل پیرا ہوں۔

و آخر دعوانا ان الحمدالله رب العالمين محر غسان نصوح ع: قول

## بسم الله الرحمن الرحيم مقدمه (ای ذات پر مجھے بھر وسہ ہے)

مجھے میرے جد بزرگوار امام وقت عالم ربانی ، عارفِ حقانی ، صاحب زہدو تقوی ، عابد و زاہد ، قدوۃ المشائخ ، قطب الاسلام ، علم الزهاد ولیل العباد ، قامع البدعة ، ناصر السنة حضرت الو محمد عبدالقادر بن ابی صالح الجبلی رضی الله تعالی عنه وارضاه و جمعناولیاه فی مشعقر رحمۃ نے اپنی ایک تحریر کے ذریعے ہتایا جو انہوں نے میری خاطر تحریر فرمائی اور اس تحریر کی روایت کی مجھے اجازت دی۔ جبکہ صفر کا ممینہ تھااور سن ہجری 165ھ تھا۔

اور آن سے یہ خبر ہمیں ہمارے والدگرامی امام وعالم ، زاہد و عابد صاحب زهد و ورع زیب وین و شرع یکتائے روزگار حضرت الوجر عبدالرزاق بن عبدالقادر بن ابلی صالح بن عبداللہ الجیلی نے دی۔ آپ نے فرمایا یہ کتاب میرے والدگرامی رضی اللہ تعالی عنہ وارضاہ کے سامنے پڑھی گئی اور میں خود سن رہاتھا۔ منگل کاون تھا۔ ربیع الاول شریف کا مہینہ تھا اور سن حجری 553ھ تھا۔ آپ کی خدمت میں عرض کیا گیا کہ آپ رضی اللہ تعالی عنہ نے یہ ارشاد فرمایا ہے۔

میرے والد نے جو یکتائے روزگار تھے، جنہیں تائید ایزدی میسر تھی۔ جو اماموں کے امام تھے سید الطّوا نُف ابو محمد عبد القادر بن ابل صالح بن عبد اللّه الجیلی قدس اللّه روحہ ونور ضریجہ نے فرمایا۔

اول و آخر ، ظاہر وباطن سب تعریفیں الله رب العالمین کیلئے ہیں۔ اتنی تعریفیں جتنی اس کی مخلوق کی تعداد ہے۔ جتنااس کے عرش کاوزن ہے۔ جتنی اس کے اساء وصفات کی مقدار ہے۔ جتنی اس ذات اقدس کی رضا ہے۔ ہر جفت اور طاق عدد کے برابر۔ ہر رطب ویابس اور جتنی چیزیں اس نے مقدرر فرمائی ہیں اور جتنی چھوٹی ہوی چزیں تخلیق ہو چکی ہیں اتن تعریفیں اللہ کے لیے ہیں ہمیشہ ہمیشہ بلاانقطاع۔(مطلب پیہے کہ بے شارو بے انداز تعریفیں اللہ رب العالمین کو سز اوار ہیں)اللہ تعالیٰ وہ ہے جس نے ہر چیز کو پیدا کیااور کسی قتم کا تفاوت نہیں رکھا۔اس نے ہر چیز کاایک اندازہ مقرر فرمایا۔ ہر چیز کوراہ د کھائی اور زندہ وم وہ گردانا جس نے انسانوں کو خوشیاں بخشیں اور غم دیے۔بعض کو قرب سے نواز اور بعض کواس دولت سے محروم رکھا۔اپنے بعض بندول پررجم فرمایا۔اور بعض کور سواکر دیا۔ کچھ کو سعادت مند مسر ایااور کچھ کوشقی اوربد بخت منادیا۔ پچھ ایسے ہیں جنہیں بخش دیااور کچھا لیے ہیں جنہیں محروم کر دیا۔ای کے حکم ہے سات محکم آسان ایسادہ ہیں۔ ای کے امرے کو ہسار کو گویا لنگر انداز کر دیا گیا اور میخوں سے زمین میں جڑ دیا گیا ہے۔ای کے فضل و کرم اور تھم سے زمین کا فرش پچھاہے۔ کوئی اس کی رحت ہے . مایوس شیں اور کوئی اس کی سزاے مامون شیں۔ کوئی شیں جس کے بارے اس کا فیصلہ نافذنہ ہو سکے اور ایک بھی نہیں جواس کے حکم کے بغیر حرکت کر سکے۔ کی کواس کی بندگی سے عار ضیں اور کوئی اس کی نعمت سے خالی دامن شیں۔ وہ اپنی نعت وعطاکیدولت محمود ہے اور محروم کرنے آے کی وجہ سے مشکور ہے۔

ا المصحور بمازوی کاایک معنی په بھی ہو سکتا ہے کہ دہ مصائب و آلام کوہندے سے دور کر کے مشکور ہے۔ بعنی امن عطاکرنے کی ہدولت لوگ اس ذات اقد س کا شکر جالاتے ہیں۔ درودوسلام ہوں اللہ تعالیٰ کے نبی محد مصطفیٰ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وعلی آلہ واصحابہ وسلم پر جس کے دین کی پیروی کرنے والا منز ل پا گیااور روگر دانی کرنے والا ہلاک ادر گمر اہ ٹھھرا۔

راست کو پیغیر عظائے جن کی سپائی مسلم ہے۔ جنہوں نے دنیا سے کنارہ کشیار کی۔ اپنے رفت اعلیٰ کے طالب ہوئے اردای ذات اقد س کو چاہد جنہیں اللہ نے اپنی مخلوق پر بردر کی عطاکی اور کا نئات سے منتخب فرمایا لیا۔ جن کے تشریف لانے سے باطل تا پید ہو گیااور حق کا ظہور ہوااور جن کے نور سے زمین چیک اٹھی۔ ایک بار پھر (یعنی ہمیشہ) درود ھائے تمام، طیب و مبارک اور ستودہ برکتیں ہوں آپ پر ، آپ کی آلِ اطہار پر ، سحابہ کرام پر اور نیکی میں ان کی پیروی کر نے دالوں پر جو اپنے کر دار کے لحاظ سے اپنے رب کے نزدیک نیک ترین اور گفتار کے اعتبار سے صادق ترین لوگ ہیں۔ بید دہ لوگ ہیں جن کا چال چلن گفتار کے اعتبار سے صادق ترین لوگ ہیں۔ بید دہ لوگ ہیں جن کا چال چلن

شر بعت مظھر ہ کے عین مطابق ہے۔

اس حمد وصلا ہے کے بعد ہم حضور باری تعالیٰ میں نمایت عاجزی و
انکساری ہے دعا اور التجاکرتے ہیں اے ہمارے پروردگار، ہمارے خالق، ہمیں نفع
عدم سے وجود بختے والے، ہمارے رازق، ہمیں کھلانے پلانے والے ہمیں نفع
دینے والے ہمارے محافظ و گلمدار، ہمیں نجات بختے والے مصیبتوں سے چانے
والے اور ہر ایذاء و تکلیف دہ چیز سے دورر کھنے والے! یہ سب نعمیں اس ذات
یاک کی رحمت، فضل دکرم اور احسان کی بددلت ہیں۔ اقوال وافعال میں م ظاہر و
مخفی ہر دو صور توں میں م شدت ورخاء میں اور کھمان واظمار ہر صورت میں اس
کے اقوال وافعال میں ہمیشہ حفاظت فرمائی (اسی لیے یہ نعمیں میسر آئیں) وہ جو
چاہتا ہے کرتا ہے جو اس کی مشیت ہوتی ہے تھم کرتا ہے۔ ہر پنمال چیز کو جانے
والا تمام شیون واحوال سے واقف، زیدت و طاعات استر کریا ہے۔ ہر پنمال چیز کو جانے
والا تمام شیون واحوال سے واقف، زیدت و طاعات استر کی جانے اور جس کے لیے
والا تمام شیون واحوال سے واقف، زیدت و طاعات استر کی جانے اور جس کے لیے

چاہ اور ارادہ فرمائے۔اس کے بعد (میں کہتا ہوں) اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو بہت کی نعمتوں سے نواز اہے۔ رات، دن بر ابر، لحظہ بلحظہ، ہر ساعت اور ہر وقت تمام حالات میں اس کی رحمتوں کی بارش جاری ہے۔

رب قدوس كارشادى: وَإِنْ تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللهِ لَا تُحْصُوهَا (سورة الخل: 18)

(اگرتم شار کرنا چاہو اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کو تو تم انہیں گن نہیں سکو گے)

وَمَابِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللهِ (سورة الخل :53)

(اور تمہارے پاس جتنی تعمیں ہیں وہ تواللہ تعالیٰ کی دی ہوئی ہیں) بھلا مجھ میں یہ طاقت کماں۔ دلوزبان کویہ یارا کماں کہ اللہ تعالیٰ کی عطا کر دہ ان تعمقوں کو گن سکے۔ان کا احصاء کر سکے۔ان کو گنٹاانسانی بس میں نہیں۔ نہ عقول ان کا ندازہ لگا سکتے ہیں اور نہ اذھان ان کو ضبط کر سکتے ہیں۔ یہ تعمیں عقل

سے ماور اء ہیں زبان ان کے بیان سے قاصر ہے۔

پس ان جملہ نعموں میں ہے جن کی تعبیر کی زبان کو طاقت بخشی جن کے اظہار کی کلام کو طاقت دی۔ جنہیں انگلیوں کے پوروں نے لکھابیان نے جن کی تغییر کی ان جملہ نعموں میں سے یہ کلمات بھی ہیں جو میرے لیے غیب کے رائے سے ظاہر وباہر ہوئے۔ پس یہ دل میں وارد ہوئے اور اس میں جاگزیں ہوگئے پھر انہیں صدق حال نے عیاں اور آشکار اکر دیا۔ (یعنی صدق حال و مقال اکسٹے ہوگئے) پس لطف خداوندی نے خود انہیں ظاہر وباہر فرمادیا۔ اللہ کا کرم ہوا اور اس کی تعبیر میں کوئی خطا نہیں ہوئی۔ یہ کلمات طالبانِ حق اور ارباب علم و اور اس کی تعبیر میں کوئی خطا نہیں ہوئی۔ یہ کلمات طالبانِ حق اور ارباب علم و معرفت کی رہنمائی کا سامان ہیں۔ اس لیے حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ معرفت کی رہنمائی کا سامان ہیں۔ اس لیے حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالی عنہ دار ضاہ نے فرمایا۔

With the final designation of the second

#### دلول كى غذااور زادراه

ہند ہُمؤ من کے لیے ہر حال میں تین امور کی پاہندی کرنا ضروری ہے۔ ا۔ اللہ تعالیٰ کے ادامرکی پیردی کرے۔

۲۔ اس کی منابی (جن چیزوں سے اس نے روکا ہے) سے اجتناب برتے۔

۔ لور قضاءو قدر کے سامنے سر تشکیم خم کردے اور خوشی اسے قبول کرلے۔ اونی سے ادنی کیفیت ایمان کا تقاضا یہ ہے کہ بعدہ کسی حال میں ان تین امور سے غافل نہ رہے اور کسی صورت اسے ہاتھ سے نہ جانے دے۔

ان مینوں امور کو دل میں جگہ دے۔ اپنے نفس کو ان کا پاپند کرے اور اپنے اعضاء د جو ارح کو ان کی ادائیگی میں مشغول رکھے۔ مرغوبات کا حصول عمل کے بغیر نا ممکن ہے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے قرمایا:
سنت کی پیروی کرواور بدعتوں سے چو۔ الله تعالی اور اس کے رسول صلی الله علیه و آله واصحابه وسلم کی فرما نبر داری کرواور نافرمانی سے اجتناب کرو۔
الله تعالی کوذات و صفات میں یکا یقین کرواور شرک نه کرواس ذات اقد س کو ہر عیب سے پاک سمجھواور اس کے بارے غیر مناسب گفتگونه کرو۔ اس کی بارگاه میں سوال کرواور مایوی کا اظہار مت کرو۔ اس کی رحمتوں اور مهر بانیوں کے امید وار مہوانہ تاکہ دور و تی بارگاه میں ابناؤ۔ الله اور مرجق سے چو۔ ثابت قدم رجواور راہ حق سے نہ بھاگو۔ آپس میں بھائی بھائی بن کرر ہواور عداوت کارویہ نہ رہواور الله الله فرقے نه بھاؤ۔ اپنی میں بھائی بھائی بو جاؤاور الگ الگ فرقے نه بھاؤ۔ ابناؤ۔ الله اور اس کے رسول کی اطاعت پر ایک ہو جاؤاور الگ الگ فرقے نه بھاؤ۔ بہم محبت و مودت رکھواور بغض وعناد سے دور رہو۔ گناہوں سے مجتنب اور پاک برہو اور نافرمانی کی گندگی سے عصمت کو آلودہ نه ہوئے دو۔ اپنے پروردگار کی اطاعت و فرمانبر داری سے حقیقی زیب و زینت حاصل کرواور اس کے در رحمت اطاعت و فرمانبر داری سے حقیقی زیب و زینت حاصل کرواور اس کے در رحمت اطاعت و فرمانبر داری سے حقیقی زیب و زینت حاصل کرواور اس کے در رحمت اطاعت و فرمانبر داری سے حقیقی زیب و زینت حاصل کرواور اس کے در رحمت

ے منہ نہ پھیرو۔ای کی چو کھٹ پر سر نیاز ر کھ دو۔ توبہ کرنے میں دیر نہ کرواور رات دن اپنی خطاؤل اور لغزشوں کی معافی مانگتے رہو۔

شایدتم پررجم ہو جائے۔ تم سعادت حاصل کرلو۔ آگ ہے دور کردیے جاؤ جنت میں داخل کیے جاؤ۔ وصالِ حق کی دولت پاؤ۔ سلامتی کے گر (جنت ) میں نعمتوں ہے لطف اندوز ہو سکو اور جوان باکرہ عور توں کے ساتھ مجامعت کی نعمت ہے سر فراز کیے جاؤ۔ جنت کے اس گھر میں تمہیں خلود نصیب ہو۔ عمدہ گھوڑ دں پر سواری کرو۔ سروقہ جاہ جبیں صاف و شفاف بدن والی غیر مدخولہ آ ہو چھم حوردں ہے لطف حاصل کرو۔ وہاں تمہیں طرح طرح کی خوشہو میں حاصل جوں، ان نعمتوں کے ساتھ ساتھ خوش گلوجوان عور توں کے نغماہائے کیف و سرور سے لطف اندوز ہو سکو اور انبیاء صدیقین ، شھد اءوصالحین کی معیت میں رہو اور اعلیٰ علیمن تک بلند کیے جاؤ۔

ابتلاء و آزمائش میں روحانی بالیدگی اور بھیرے کی بیداری ہے

آپرضی اللہ تعالی عنہ وارضاہ نے فرمایا: جب انسان پر کوئی مصیبت

آتی ہے تو وہ اس مصیبت سے نکلنے کی پہلے خود کو شش میں کامیاب نہ ہو تو پھر
دوسر ول سے مدد طلب کر تا ہے۔ مثلا فقر وافلاس میں سلاطین ہم امر اء مصسب
واروں کا دروازہ کھٹکھٹاتا ہے۔ یہ ار ہو تو طبیب کے پاس جاتا ہے۔ اگر یہ ال بھی کام
نہ نے اور مایوی ہو پھر باگاہ خداوندی میں عاجزی وانکساری سے التجاکر تا ہے۔ اللہ
کر یم کی بارگاہ میں سر نیاز جھکادیتا ہے۔ جب تک اپنی مدد آپ کے تحت پچھ کر سکتا
ہے مخلوق کی طرف متوجہ نہیں ہوتا۔ جب تک مخلوق سے تا سکید ملتی رہتی ہے خالق کی طرف متوجہ نہیں کر تا اور جب مخلوق سے اسکید مایوس ہوجاتا ہے۔ تو پھر امید دیم کی کیفیت میں خالق تعالیٰ کی بارگاہ میں عرض کنال ہوتا ہے۔
نوپھر امید دیم کی کیفیت میں خالق تعالیٰ کی بارگاہ میں عرض کنال ہوتا ہے۔
لیکن اللہ کر یم اسے دعا سے در ماندہ کر دیتا ہے (یعنی وہ دعا مانگ مانگ کر

تھک جاتا ہے) اور اس کی دعا قبول نہیں فرماتا۔ حتی کہ انسان تمام اسباب سے
تعلق توڑدیتا ہے۔ ایسے میں بعدے میں اللہ کا تھم جاری ہوتا ہے۔ اور خالق اپنا
فعل صادر فرماتا ہے۔ پھر بعدہ وروح محض بن جاتا ہے ( یعنی بھریت دم توڑدیتی
ہے اور روحانیت کار فرما ہو جاتی ہے) بعدہ ہر طرف اللہ کریم کے فعل کو دیکھتا
ہے۔ پس وہ صاحب یقین اور موحد بن جاتا ہے اسے یقین ہو جاتا ہے کہ حقیقی
فاعل تواللہ عزوجل ہے۔ اس کے سوانہ کوئی حرکت دینے والا ہے اور نہ حرکت کو

خیر وشر، نفع و نقصان، منع و عطا، بست و کشاد، موت و حیات، عزت و ذلت، غنی و فقر سب الله عزو جل کے دست قدرت میں ہے۔ انسان کو جب یہ یقین ہو جاتا ہے تو وہ اپنے آپ کو نقدیر کے ہاتھ میں دے دیتا ہے جس طرح شیر خوار چے داید کے ہاتھ میں اور گیند کھلاڑی کے ہاتھ میں ہوتی ہے۔ وہ اسے اپنی مرضی ہے ادھر ادھر۔ دائیں ہائیں، اوپر نیچ جسے میں ہوتی ہے۔ وہ اسے اپنی مرضی ہے ادھر ادھر۔ دائیں ہائیں، اوپر نیچ جسے خیابتا ہے الٹ پلیٹ کر تا ہے۔ جس طرح میت، گیند اور پیچ کی کوئی حرکت اپنی نہیں ہوتی ای طرح انسان کی کوئی حرکت اس کی اپنی نہیں رہتی وہ اپنے آپ کو کلیتا اللہ تعالی اور اس کے فعل کے سپر دکر دیتا ہے اور اپنے آپ سے غائب ہو جاتا ہے۔ نہ وہ کھیتا ہے۔ نہ وہ کچھ سنتا ہے اور نہ کچھ سمجھتا ہے۔

اور اگر دیکھا ہے تو ای کے دکھائے دیکھا ہے۔ سنتااور جانتا ہے تو ای کے کلام کو سنتااور ای کے جتائے سے جانتا ہے۔ وہ ای ذات اقد س کی نعمتوں سے لطف اندوز ہوتا ہے۔ ای کے قرب کی سعادت سے بمر ور کیا جاتا ہے۔ حضوری کی نعمت سے مزین و مشرف ہوتا ہے۔ اللہ کریم کے وعدہ سے خوش ہوتا ہے اور سکون حاصل کرتا ہے۔ ای ذات سے مطمئن اس کے کلام سے مانوس ہوتا ہے۔ فیر اللہ سے وحشت و نفرت کرتا ہے۔ اللہ کے ذکر کی نجات اور پناہ چا ہتا ہے۔ ای پر بھروسہ، ای پر توکل کرتا ہے۔ اس ذات اقد س کے نور

معرفت سے ہدایت حاصل کر تا ہے۔ اپ ظاہر دباطن کو منور کر تا ہے۔ ای کے عطا کردہ علوم لدنی سے بہر در ہو تا ہے۔ اس کی قدرت کے اسر ار پر جھانکتا ہے۔ اس سے باد کر تا ہے۔ اس کی حمد و شاکر تا ہے "صرف اس کی نعتوں کا شکر اداکر تا ہے اور اس کے ہاتھ اللہ کی بارگاہ کے علادہ کسی کے آگے بلند نمیں ہوتے۔ نمیں ہوتے۔

حص وہواکی کانے دار جھاڑیاں اکھاڑوے تاکہ شجر کمال کے سانے میں آرام ملے حضرت شیخ محبوب سجانی قطب ربانی رضی الله تعالی عنه وار ضاہ نے فرمایا۔جب تو مخلوق سے مرجائے گا تو تجھے کناجائے گاکہ الله تعالی نے تجھ برر حم فرمادیا ہے۔ اور تیری خواہش سے مجھے موت دے دی ہے۔ اور جب تواین خواہشات سے مرجائے گاتو تھے کہاجائے گا۔اللہ تعالیٰ نے تھے پرر تم کیا ہے اور مجھے تیرے ارادے اور تمناہے موت دے دی ہے۔ اور جب تواسیخ ارادے ہے م جائے گا تو تھے ہے کہاجائے گااللہ تعالیٰ نے تھے پرر تم کیااور تھے حقیقی زندگی عطاکی ہے۔اس کے بعد مجھے اس دنیامیں وہ زندگی عطا ہو گی جس کے بعد موت نہیں۔ایسی نعت سے نواز اجائے گاجس کے بعد محرومی نہیں۔ایسی غنی عطامو گی جس کے بعد کوئی فقر نہیں۔ایسی عطاہے سر فراز ہو گاجس کے بعد محرومی نہیں۔ الی راحت ملے گی جس کے بعد مشقت نہیں ایباعلم یائے گاجس کے بعد جمالت نہیں۔ابیاا من نصیب ہو گاجس کے بعد خوف نہیں۔الی سعادت حاصل ہوگی جس کے بعد شقاوت نہیں۔ وہ عزت وی جائے گی جس کے بعد ذلت نہیں۔ قرب اللی کاده درجہ ملے گاجس کے بعد تمام دوریاں ناپید ہو جائیں گی۔دور فعت و بلندى ملے گی كہ جس كے بعد پستى نہيں ہو گى۔عظمت يائے گااور تيرى كى قتم کی تحقیر نہیں ہو گی۔ مجھے یاک کیاجائے گااور ہر قتم کی آلائش سے دور کر دیاجائے گا۔ تجھ میں آرزوئیں متحقق ہو تگی۔ تیرےبارے سب انچھی باتیں پوری ہو تگی۔ تو كبريت احمرين جائے گا توسيحھ ہے بالاتر مقام كاحامل ہو جائے گا۔ تجھ جيسادوسر ا کوئی نہیں ہوگا۔ تواپیا یکتائے روز گار ہو گاکہ کوئی تیراشریک نہیں ہوگا تواپیا فرد مزیدادر داحد و حید قرار پائے گا کہ تیر اکوئی ہم مرتبہ نہیں ہو گا۔غیب الغیب سر اسر ہوجائے گا (یعنی اسر ارغیبیہ اور مخفید پر یوں مطلع ہوگاکہ خود لوگ تیری باتوں کو نہیں سمجھ علیں گے اور تیرے کمالات تک رسائی حاصل نہیں کر علیں كے )ايسے ميں تو ہررسول اور نبي وصديق كاوارث محسرے گا۔ جھ يرولايت ك كمالات ختم ہو جائيں گے۔ تيري جناب ميں لدال حاضري ديں گے۔ تيرے ویلے سے مشکلات آسان ہو گی۔ تیرے صدقے سے بارشیں برسیں گے۔ تیرے طفیل کھیتیاں آگیں گی تیری وجہ ہے رنجو محن دور ہو نگے۔ خاص دعام تجھ ے فائدہ یا تیں گے۔ سر حدول پر رہے والے عدائی ، رعایاء آئمہ امت اور اللہ کی سب مخلوق بچھ سے فیض پاب ہو گی۔ توشہر وں اور شہر وں میں بنے والے لوگوں کیلئے کو توال ہو گا۔ لوگ قطع مر احل کر کے دور دور سے تیری خدمت میں حاضر ہو نگے۔ تیری بارگاہ میں خالق کل اللہ رب العزت کے اذن سے انواع واقسام کے تھے اور نذرانے پیش کریں گے۔ زبانیں تیری مدح و ستائش کریں گی۔ اہل ایمان تیرے بارے متفق ہو نگے اور کہیں گے۔اے ستودہ صفات۔اے وہ جو آباد یوں اور جنگلوں میں رہنے والوں میں سب سے بہتر ہے۔ بیہ محض الله كا فضل ہےاور ذوالفضل الامتنان جے جا ہتا ہے اپنے فضل سے نواز تا ہے۔ وہ سراب جے پیاسایانی گمان کر تاہے

حضور شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دار ضاه کاار شاد ہے: جب تو اربابِ د نیاادر انبائے دفت کو دیکھے کہ دہ د نیا کی زیب و زینت، اس کے جھوٹے فریب اور ہم رنگ زمین جال میں کھنے ہیں، بوفا، عمد شکن، بظاہر خوش گوار اور مباطن مکر دہ د ناپندیدہ۔ گناہ کی آماجگاہ د نیاان کے مطمع نظر اور مقصود ہے تو ایسا خیال کر کہ کوئی شخص جائے ضرورت پر بیٹھار فع حاجت کر رہا ہے۔اس کاستر نگاہے۔ماحول میں غلاظت کی یو پھیل رہی ہے۔ یقیناً لیے شخص کو دکھے کر تواپنی نگامیں نیچی کرلے گااوربدیوسے بچنے کیلئے منہ ڈھانپ لے گا۔

ذاکوای گئ گی کی طرح نالین کر جواس پر نظر مزمر تواس کی نہ دو

دنیا کوای گندگی کی طرح ناپند کر۔جواس پر نظر پڑے تواس کی ذیب و زینت سے آئکھیں پنچی کر لے۔اس کی لذات و شہوات کی بدیو سے اپنی ناک کو ڈھانپ لے تاکہ تودنیااور اس کی آفات سے گی جائے اور مقدر میں لکھارزق بے منت غیر مجھے مل جائے۔

رب قدوس نے اپنے محبوب ہی محر مصطفیٰ عَلَیْ ہے فرمایا:
وَلَا تَمُدُّنَ عَیْسَنَیْكَ اللّٰی مامَتَّعْنَا به اَزْوَاجًا مِنْهُمْ زَهَرَةَ
الْحَیَاةِ الدُّنْیَالِنَفْتِنَهُمْ فِیْهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَیْرٌ وَ اَبْقی

(طه:131)

(آپ مشاق نگاہوں سے نہ دیکھے ان چیزوں کی طرف جن ہے ہم نے لطف اندوز کیا ہے کا فروں کے چند گرو ہوں کو یہ محض زیب وزیت ہیں دنیوی زندگی کی (اورا نہیں اس لیے دی ہیں) تاکہ ہم آزمائیں انہیں ان سے اور آپ کے رب کی عطابہتر اور ہمیشہ رہنے والی ہے)

میں تیر اقرب چاہتا ہوں اور تیری خوشنودی کاطالب ہوں

حضرت غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: خلق خدا ہے محفرت غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ وارضاہ نے فرمایا: خلق خدا ہے محکم خداد ندی خواہش ہے ہتقد پر اللی اور اپنی محجمے علم لدنی حاصل ہو)
تو علم اللی کے لیے ظرف کاکام دے سکے (یعنی محجمے علم لدنی حاصل ہو)
مخلوق سے فناء ہونے کی علامت یہ ہے کہ تو ان سے قطع تعلق کر
لے۔ان کے پاس آمدور فت مو قوف کر دے اور جو کچھ ان کے ہا تھوں میں ہے

اس سے مایوس ہو جا۔

ا پیذات اور اپنی خواہش سے فناء ہونایہ ہے کہ تو حصول منفیعت اورد فع

ضرر میں دنیادی اسباب سے تعلق اور کسب کوترک کردے۔ آپے سود وزیال کے لیے توبذات خود اپنے ارادے سے کوئی حرکت نہ کرے اور اپنی ذات کی خاطر اپنی وائش و تدبیر پراعتاد نہ کرے۔ نہ تواپئے آپ سے مصرات دور کرے اور نہ اپنے نفس کی مدد کرے۔ بلتہ ہم چیز اس ذات کے سپر دکر دے جو پہلے بھی تیم اکار ساز تھا اور بعد میں بھی تیم اکار ساز تھا اور بعد میں بھی تیم اکار ساز ہوگا۔ جس طرح کہ تیم اسب کچھ اللہ کریم کے سپر د تھا جبکہ تو میں بھی تیم اکار ساز ہوگا۔ جس طرح کہ تیم اسب پچھ اللہ کریم کے سپر د تھا جبکہ تو اپنی والدہ کے رحم میں تھا اور پھر اپنے پنگھوڑے میں شیر خوارج یہ تھا۔

تیرے ارادے کی بفعل خداد ندی فناءیہ ہے کہ بھی کی چیز کاارادہ نہ كرے تيرى كوئى غرض و غايت اور حاجت و طلب نه ہو كيونكه الله تعالى كے ارادے کے ہوتے ہوئے تو اور کی چیز کا ارادہ کر ہی نہیں سکتا۔ بلحہ فعل خداد ندی تجھ میں جاری و ساری ہے۔ تو خود عین اللہ تعالیٰ کاارادہ اور اس کا فعل ہے۔ تیرے اعضاء ساکن ، ول مطمئن ، سینہ کشادہ ، چرہ منور ، باطن آباد اور تو ایخ خالق کی محبت میں اس طرح سر شارے کہ ہر چیزے غنی ہے اللہ کے دست فدرت کے تو پرد ہے۔ مجھے وہ حرکت دے رہاہے۔ اسان ازل مجھے بلاتی ہے۔ تیر اپر در د گار تجھے سکھا تا ہے۔ تجھے اپنے نور خاص ادر اجلال کا لباس ادر عزت کی قبائیں پہناتا ہے سو توسلف صالحین کے مرتبے پر فائز ہو جائے گاجو کہ علم کے مینار تھے۔جب توان نعمول سے بھر وور جو جائے گاتو تو شکتہ قلب بن جائے گا۔ پھر تیرے دل میں شہوت اور ارادہ نہیں تھیر سکے گاجس طرح ٹوٹے ہوئے یر تن میں مائع اور مائع میں موجود کثافت نہیں ٹھبر عمق۔ تیر ادامن رڈائل بشری سے یاک ہو جائے گا۔ تیر لباطن غیر کو قبول ہی نہیں کرے گا۔اللہ تعالیٰ کے سواء یمال کسی اور کابسیر انہیں ہو گاامور تکوینیہ تیرے سر د ہو نگے۔ کرامات تیرے ہاتھ پر صادر ہو تگی۔ ان کرامات اور خرق عادت امور کے پیچے جن کا صدور تیرے ہاتھ سے ہو گادر حقیقت قدرت خداوندی کار فرماہو گی اور بیا ای کے فعل اور علم دارادہ کی کرشمہ سازی ہو گی۔ تیراشار شکتہ قلب لوگوں میں ہونے لگے گا جن کے بھری ارادے ناپیدادر شہوات طبعیہ زائل ہو چکی ہوتی ہیں۔اور بھری ارادوں کی جگہ مثیت ربانی اور اراد فاخداوندی کار فرما ہو جاتے ہیں۔ جیسا کہ نبی کریم علیہ واصحابہ نے فرمایا۔

حُبِّبَ اِلَىَّ مِنَ الدُّنْيَا ثَلَاتٌ النساءُ واَلطِّيْتُ وَجُعِلَ قُرَّةُ عَيْنِيْ فِي الصّلواةِ <sup>ل</sup>ِ

(میرے لیے دنیا کی تین چزیں محبوب بنائی گئی ہیں۔ عور تیں، خوشبواور میری آکھوں کی شندک نماز میں رکھ دی گئی ہے)

حضور نبی کریم علی نے ان چیز دل کی محبت کو اپنی طرف منسوب کیا اس کے بعد کہ اراد ہ افر کی دستریں سے آپ نکل چکے تھے اور انسانی خواہش آپ سے زائل ہو چکی تھی۔ جیسا کہ ہم ند کورہ گفتگو میں اشارہ کر آئے ہیں۔
حدیث قدی ہے۔ آنا عِنْدَ الْمُنْكَسِوِ قُلُوبُهُمْ مِنْ اَجَلِیْ لَا عَنْدَ الْمُنْکَسِوِ قُلُوبُهُمْ مِنْ اَجَلِیْ لَا عَنْدَ الْمُنْکَسِوِ قُلُوبُهُمْ مِنْ اَجَلِیْ لَا اللہ اللہ ہوتا ہوں جن کے دل میرے لیے فکتہ ہوتے ہیں)

ان حدیثول کے بارے جو کچھ بھی کہا جائے۔ بیہ بات طے شدہ ہے کہ یہ دونوں موضوع بیں جیسا کہ ملاعلی قاری اور امام سخاوی نے تصر سے فرمائی۔

اس صدیت پاک کوامام نمائی رحمة الله علیہ نے پی سنن میں نقل فر ملا ہے۔ اس کے راویوں حضرت انس رضی الله عند ہیں۔ اوریہ حدیث حسن سیجے ہے۔ نمائی میں اس کا نمبر 3939 ہے۔

۱ الاسر اراامر فوعہ نمبر 70۔ از قاری۔ آپ حضر ت سخاوی کے حوالے نے فرماتے ہیں کہ ان کے بقول اسے غزالی نے "البدایہ" میں ذکر فرمایا۔ میں (محشی) کہتا ہوں کہ پوری حدیث یوں بے۔ وانا عند الممندرسة فبور هم لاجلی۔ دوسری روایات میں قبور هم کی جگہ قلو ہم کے الفاظ ہیں۔ ایس ایس عور هم کی جگہ قلو ہم کے الفاظ ہیں۔ ایس کی سال مرحلہ ہے اور آخری مرحلہ فاء کا ہے۔ اس میں غور و فکر کریں۔ یہ صوفیاء کے اسلوب کے ساتھ زیادہ مناسبت رکھتی ہے۔

تحقے اس وقت تک اللہ تعالیٰ کی معیت خاصہ حاصل نہیں ہو سکتی جب
تک شکتہ ذات نہیں ہو جاتا۔ یعنی جیری خواہش اور ارادہ ٹوٹ پھوٹ نہیں
جاتے۔ پس جب جیری ذات مکمل طور پر ٹوٹ جائے گی تچھ میں کوئی چیز قرار پزیر
نہیں ہو سکے گی اور تواللہ تعالیٰ کے سواء کسی اور کے لا کق نہیں رہے گا تواللہ تعالیٰ
تخصے ایک نئی زندگی عطافر مادے گا۔ تچھ میں ایک نیاارادہ پیدافر مادے گا پھر توای ارادہ سے ارادہ کرے گا۔ پس جب تواللہ تعالیٰ کے پیدا کر دہ اس ارادے میں پایا جائے گا تو پرور دگار عالم اس ارادے کو توڑدے گا کیو نکہ اس میں تیر اپور اوجو دپایا جا ایک ارادہ پیدافر مائے گا اور پھر تجھے اس میں موجو دپا کر اس ارادہ کو تجھ سے دور کر ایک ارادہ پیدافر مائے گا اور پھر تجھے اس میں موجو دپا کر اس ارادہ کو تجھ سے دور کر دے گا حتی کہ تقدیر کا لکھا پورا ہو جائے گا اور تجھے بارگاہ خداد ندی میں حضور ی کی نعمت میسر آجائے گی۔ بی معنی ہے اس حدیث پاک کا کہ میں ان لوگوں کے پاس خدت میسر آجائے گی۔ بی معنی ہے اس حدیث پاک کا کہ میں ان لوگوں کے پاس دیت میسر آجائے گی۔ بی معنی ہے اس حدیث پاک کا کہ میں ان لوگوں کے پاس دیت میسر آجائے گی۔ بی معنی ہے اس حدیث پاک کا کہ میں ان لوگوں کے پاس دیت میسر آجائے گی۔ بی معنی ہے اس حدیث پاک کا کہ میں ان لوگوں کے پاس دیت میسر آجائے گی۔ بی معنی ہے اس حدیث پاک کا کہ میں ان لوگوں کے پاس دیت میں جو جاتے ہیں۔

جمارے قول (عندوجود فیحا) کا مطلب یہ ہے کہ جب تواس ارادے سے مطمئن ہوجائے گاوراس کی طرف متوجہ ہوجائے گا۔ حدیث قدی ہے۔
لَا يَوْالُ عَبْدِى الْمُوْمِنُ يَتَقَوَّبُ اِلَى اللَّوَافِلِ حتَّى اُحِبُّهُ.
فَاذَا اَحَبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِيْ يَسْمَعُ بِهٖ وَبَصَرَهُ الَّذِيْ فَ فَاذَا اَحَبَبْتُهُ وَيَدَهُ الَّتِيْ يُبْطِشُ بِهَا وَرَجْلَهُ الَّتِيْ يَسْعَى بِهَا لَ وَرس کی روایت میں ورس کی روایت میں

فبی یکسمنے ویکی کیٹھیو ویکی میٹطیش ویکی یکفیل کے الفاظ ہیں۔ "میر اہمدہ یعنی مؤمن نوافل کے ذریعے میر اقرب پا تار ہتا ہے حتی کہ دہ میر امحبوب بن جاتا ہے۔ پس جب دہ میر امحبوب بن جاتا ہے تومیں اس کے کان

ا اخرجد البخاري في صححد م 502 عن الله عند

بن جاتا ہوں جن سے وہ سنتا ہے۔ میں اس کی آنکھیں بن جاتا ہوں جن سے وہ دیکھا ہے۔ میں اس کی ہاتھ ہوں جن سے وہ چھُو تا ہے۔ میں اس کی گلگیں بن جاتا ہوں جن سے وہ چلتا ہے "۔ دوسر ی روایت میں یہ الفاظ ہیں" پس وہ میرے ساتھ سنتا ہے۔ میرے ساتھ دیکھا ہے، میرے ساتھ کیڑتا ہے۔ میرے ساتھ سوچتاہے"

اور فنامیہ ہے کہ تو اپنی ذات سے فانی ہو جائے۔ جب تو اپنی ذات اور دوسری مخلوق سے فائی کر دیا گیا تو اللہ وحدہ لاشریک کے ساتھ باتی ہو جائے گا۔ پھر مجھے مخلوق سے نہ کوئی امید رہے گی اور نہ خوف۔ کیونکہ مخلوق ہی خیر وشر ہے۔ خیر وشر کا تعلق اللہ تعالیٰ کی تقدیر سے ہے۔ پسوہ مختجے شرسے محفوظ رکھے گا در خیر کے سمندر میں غرق کر دے گا۔ یول تو ہر بھلائی کیلئے ظرف ہر نعمت و سر در، زیب دزینت، نور وضیاء اور امن و سکون کا منبع وسر چشمہ بن جائے گا۔

ی فاطالبان را و حقیقت کی آرزو، مطلوب و متها ہے۔ یہی وہ مقام ہے جس پر اولیاء اللہ کی سیر انتاء کو پہنچی ہے۔ اس کا دوسر انام استقامت ہے اولیاء و لبدال متقد مین اس کے طالب رہے ہیں۔ ان کی تمام کو ششوں کا محور دمر کزیمی تقاکہ وہ اپنے ارادہ ہے فانی ہو کر حق تعالیٰ کے ارادے کے ساتھ باتی ہو جائیں۔ اور مرتے دم تک وہ اللہ تعالیٰ کے ارادے کے ساتھ ارادہ کریں۔ انہیں ابدال کہنے کی وجہ بھی یہی ہے کہ ان کا ارادہ اللہ تعالیٰ کے ارادے سے بدل جاتا ہے۔ ان نفوس قد سید کے نزدیک گناہ یہ ہے کہ سعو، نسیان غلبۂ حال و دھشت میں ان کا ارادہ اللہ تعالیٰ کے ارادے یہ طفیل انہیں اس کو تاہی کا ادراک دے دیتا ہے وہ اس سے رجوع کر لیتے ہیں اور اپنے پروردگار کی جناب میں اور اک دے دیتا ہے وہ اس سے رجوع کر لیتے ہیں اور اپنے پروردگار کی جناب میں معافیٰ کی در خواست کرتے ہیں۔ کیو فکہ معصوم عن الارادہ تو صرف فرشتے ہیں۔ معلوم معلیٰ کی در خواست کرتے ہیں۔ کیو فکہ معصوم عن الارادہ تو صرف فرشتے ہیں۔ معلوم معلیٰ کی در خواست کرتے ہیں۔ کیو فکہ معصوم عن الارادہ تو صرف فرشتے ہیں۔ معصوم معن الدارہ خواہش ہے معصوم معن الدارہ خواہش ہے معصوم عن الارادہ تو صرف فرشتے ہیں۔ معلوم معلیٰ کی در خواست کرتے ہیں۔ کیو فکہ معصوم عن الارادہ تو صرف فرشتے ہیں۔ معصوم معن الدارہ خواہش ہے معصوم عن الدارہ خواہش ہے معصوم معن الدیں۔ حکمیں الدیکہ کو ارادہ ہے پاک پیدا کیا گیا ہے۔ جبکہ انہیاء معصوم عن الدارہ خواہش ہے معصوم معن الدیں۔ حکمی انہیاء معصوم معن الدیں معصور کیا گیا گیا ہے۔ حکمی انہیاء معصوم عن الدین کیا گیا ہے معصوم معن الدین کیا گیا ہے معصوم معن الدین کی در خواست کرتے ہیں۔ جبکہ انہیاء معصوم عن الدین کیا ہے معصور کیا گیا ہے معصور کی درخواست کرتے ہیں۔ حکمی کی درخواس سے معرور کیا گیا ہے معرور کی ہو جبکہ انہیاء معرور کی کی درخواس سے کرتے ہیں۔ کی کی درخواس سے کرتے ہیں کی کی کرتے ہیں۔ کی کی کی کرتے ہیں کی کرتے ہیں۔ کی کرتے ہیں کی

ہیں۔ ملا ککہ وانبیاء کے علاوہ باقی تمام مخلوق جن وانس جو مکلف ہے وہ ارادہ اور خواہش سے معصوم نہیں ہے۔ ہاں اولیاء کرام حرص و صوا ہے محفوظ ہیں جبکہ لبدال ارادہ ہے محفوظ ہیں مگر ارادہ اور خواہش ہے معصوم نہیں مقصد یہ ہے کہ مجھی بھاران کا میلان ارادے اور خواہش کی طرف ہو جاتا ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ اپنی رحمت خاص ہے انہیں اس کو تا ہی پر آگاہی عطا فرمادیتا ہے۔ اور وہ اس سے باز رحمت خاص سے انہیں اس کو تا ہی پر آگاہی عطا فرمادیتا ہے۔ اور وہ اس سے باز آھائے ہیں۔

خواہشِ نفسانی دل کیلئے آفت ہے

حضرت میخ رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا: موائے نفسانی کے چنگل ہے باہر نکل اس ہے دور ہو اور مملکت وجود سے رخت سفر باندھ کر سب کچھ اللہ تعالیٰ کے سپر دکر دے۔ پھر اینے دل کے در دازے پر بیٹھ کر نگہبانی کا فریضہ سر انجام دے۔اللہ تعالیٰ کی فرمانبر داری کر۔ جے دواندر آنے کا علم دے اے اندر آنے دے اور جے وہ اندر آنے سے روکے تو بھی اے اندر آنے سے روک دے۔ایک بارجب خواہش نفسانی دل ہے باہر نکل چکی ہے تواہے پھر اندر مت آنے دے۔ اور یہ صرف ای صورت میں ممکن ہے کہ تو ہوائے نفسانی کی مخالفت کرے اور تمام حالات میں اس کی متابعت ترک کر دے۔ نفس کی متابعت ومطابقت سے خواہشات دل میں گھر کر جاتی ہیں۔ پس اللہ تعالی کے ارادے کے بغیر کسی غیر کاارادہ نہ کر۔ کسی ادر کاارادہ خواہش نفسانی ہے ادر ٹیمی احمقوں کی جنت ہے۔ ای میں تیری ہلاکت، ذلت، سوائی، نگاہ خداد ندی میں گرنا اور اس سے مجوب ہونا ہے۔ ہمیشہ اس کے امرو ننی کی حفاظت کر۔ اور اس کے فیصلوں کے سامنے سر تشکیم خم کر مخلوق کواس کا شریک مت بنا۔ (یادر کھ) تیر اارادہ ، تیری خواہش اور تیری چاہت سب مخلوق ہے۔ پس کسی چیز کاارادہ نہ کر۔ حرص وہوا کی پیروی نه کرورنه مشرک تھیرے گا۔رب قدوس کاار شادہے۔ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءِ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ اَحداً . (الكمف:110)

"پی جو شخص امیدر کھتا ہے اپنے رب سے ملنے کی تواسے چاہیے کہ دہ نیک عمل کرے اور نہ شریک کرے اپنے رب کی عبادت میں کسی کو"

صرف میں پرستی ہی شرک نئیں خواہش نفس کی اتباع اور دنیاو آخرت میں اللہ تعالیٰ کے علاوہ کی اور کو بزرگ وبر ترخیال کرنا بھی شرک ہے۔ اللہ تعالیٰ کے علاوہ جو کچھ ہے وہ غیر ہے۔ جب تو غیر کا ہوا تو مشرک ٹھر ا۔ احتیاط کر اور صرف اللہ کا ہو کررہ۔ خوف خدار کھ اور اس کی پکڑ سے بے خوف نہ ہو جا۔ غور و فکر کراور غفلت کا شکار نہ ہو۔ کی مقام اور حال کی نبیت اپنی ذات کی طرف نہ کر اور مدعی ولایت نہ بن جا۔

اگر کچھ عطا ہو۔ کوئی مقام حاصل ہویا کی مخفی راز ہے مطلع ہو تو کی اور
کو خبر نہ دے۔ کیونکہ اللہ تعالی تفییر و تبدیل میں روزانہ ایک الگ شان میں ہوتا
ہے۔ اللہ تعالیٰ بلا شبہ انسان اور اس کے ول کے در میان حائل ہے۔ ہو سکتا ہے
اللہ تعالیٰ نے کچھے جس چیز ہے آگاہ فرمایا ہے اور تو نے اس کی خبر دوسرے کود ی
ہو دہ جھے ہے زائل کر دے۔ اور جس کو تو محکم اور باقی خیال کر رہا تھادہ متغیر ہو
جائے۔ پس اس طرح تو اس محف کے سامنے نادم ہوگا۔ راز کودل میں محفوظ رکھ
وار کی کو اس پر مطلع نہ کر۔ اگر اس میں ثبات وبقاء ہے تو موصب ربانی ہے۔ اللہ تعالیٰ کا شکر اواکر تاکہ یہ نعمت کچھے اور عطا ہوا در اگر شبات وبقاء نہیں تو بھی یہ ایک نعمت ہے کونکہ اس میں علم و معرفت، نور وبھیر ت اور تادیب تو ہے ہی۔ رب
فقد وس ارشاد فرما تا ہے۔

مَا نَنْسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْنُنْسِهَانَأْتِ بِحَيْرٍ مِّنْهَا أَوْمِثْلِهَا اَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْيٍ قَدِيْرٌ . (البقره:106) "جوآيت جم منسوخ كردية بين يافراموش كرادية بين تولات بين (دوسری) بہتر اس سے یا (کم از کم)اس جیسی کیا تھے علم نہیں کہ اللہ تعالیٰ سب کچھ کر سکتاہے "۔

اللہ تعالیٰ کو اپنی قدرت میں عاجز خیال نہ کر۔ نقد پر و تدبیر میں اسے تہمت نہ دے اور اس کے دعدہ میں شک نہ کر۔رسول خداع ﷺ میں تیرے لیے بہترین نمونہ ہے۔ای اسوۂ حسنہ کی پیروی اختیار کر۔

کی سور تیں اور آیتیں جو آپ علیہ پر نازل ہو کیں ان پر عمل ہو تارہا۔
نمازوں میں تلاوت ہوتی رہیں۔ مصاحف میں تکھی گئیں پھر دہ اٹھالی گئیں احکام
بدل گئے اور ان کی جگہ دوسر ہا احکام نازل ہوئے۔ یہ سب کچھ ظاہر می شریعت
مطھر ہ میں ہوا و پاباطن علم خاص اور دہ حال جو ہدے اور اللہ کے در میان کا معاملہ
ہے تواس سلسلے میں رسول خداعی فرمایا کرتے تھے۔

انه لیغان ً علی قلبی فاستغفر الله فی کل یوم سبعین مرة وروی مئة مرة <sup>ل</sup>

ا۔ اے امام مسلم نے اپنی صحیح میں نقل فرمایا ہے دیجھے کتاب الذکر حدیث نمبر 41۔ امام ابد داؤد کی سنن میں بھی نمبر 1515 کے تحت یہ حدیث موجود ہے۔ دونوں کتابوں میں حضرت الاغرالمزنی رضی اللہ عنہ ہے روایت کی گئی ہے۔

مناوی "فیض القدی" جلد سوم صفحہ گیارہ پرانام ابدالحن شاذلی کے حوالے ہے تکھتے ہیں کہ اس ہے مراد جاب اور غفلت کا تجاب شیں جیسے کچھ او گوں کو وہم ہوا ہے بلتہ اس ہے مرادیہ ہوگھر آپ کہ آپ کے قلب اطهر پر تجلیات کے انواز چھا جاتے جس ہے حضور کی کیٹیت جاتی رہتی۔ پھر آپ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں استغفار کرتے تاکہ فجلیات کی یہ لورانیت مستور ہو جائے کیو نکہ اگریہ بخی دوام اختیار کرلے تو خواص حقیقت کے سلطان کے نزدیک لاشی ہو جائیں۔ سر ان کے حق میں رحمت اختیار کرلے تو خوام کے لیے فیاب اور عذاب ہے۔ حضر ت شماب الدین سمر وردی فرماتے ہیں اس پر دے کو مصطفیٰ کر یم علی ہے گیاب اور عذاب ہے۔ حضر ت شماب الدین سمر وردی فرماتے ہیں اس پر دے کو مصطفیٰ کر یم علی ہے گئی سے دام کے لیے نقص خیال نہیں کرنا چاہیا سکتا ہے۔ اوروہ مثال ہے ہے کہ آگل پر ہوئی کی جاتھ کیا ہو تاہے اور مثال ہے ہے کہ آگل پر نوعی ہو تاہے کہ یہ آگلہ کیلئے نقص ہیں کیو نکہ یہ پوٹوں کا ایک مجاب ساتنا ہے۔ و بیوں محدوس ہو تاہے اور مند ہونے کی صورت پوٹوں کا کھے کہ سے آگلہ کیلئے نقص ہیں اور آگلہ کو انہوں نے ڈھائپ رکھا ہو تاہے اور مند ہونے کی صورت کیلے کو مائیوں نے ڈھائپ رکھا ہو تاہے اور مند ہونے کی صورت کھے کہ سے آگلہ کیلئے نقص ہیں اور آگلہ کو انہوں نے ڈھائپ رکھا ہو تاہے اور مند ہونے کی صورت کیلے کو مائیوں کے ڈھائپ رکھا ہو تاہے اور مند ہونے کی صورت کیلے کو سے مند کیلے کیلئے کھی کیلے کو کہ سے کہ کو مائیوں کے ڈھائپ رکھا ہو تاہے اور مند ہونے کی صورت کیلئے کیلئے کو بیاب کیلئے کیلئے کیلئے کیلئے کھی کیلئے کو کا کھیل

حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ و آلہ داصحابہ وسلم کو ایک حالت ہے دوسری حالت میں منتقل کیا جاتا تھا۔ بھی آپ ایک حال میں ہوتے تو بھی دوسرے حال میں۔ بول آپ منازل قرب اور میادین غیب میں ہمیشہ محوسفر رہتے اور خلعتیں اور انوار تغیر پزیر رہتے آپ کی ہر دوسری حالت پہلی حالت کے مقابلے میں ار فع واعلیٰ ہوتی۔ جب آپ دوسری حالت پر فائز ہوتے اور پہلی حالت پر نگاہ پڑتی تودہ واعلیٰ ہوتی۔ جب آپ دوسری حالت پر فائز ہوتے اور پہلی حالت پر نگاہ پڑتی تودہ عیب و نقصان محسوس ہوتی اور آپ خیال کرتے کہ اللہ تعالیٰ کی شایان شان حدود کی حفاظت نہیں کر سکا۔ در حقیقت یہ آپ علیہ کی کمال تواضع وعاجزی ہے۔ ای کے حقاظت نہیں کر سکا۔ در حقیقت یہ آپ علیہ کی کمال تواضع وعاجزی ہے۔ ای

کیونکہ بیہ بدے کی بہترین حالت ہے اور تمام احوال میں اس کے شایاں شان ہے کہ دہبار گاہ خداد ندی میں اعتراف گناہ کر تارہے۔ یمی دو چیزیں ہیں جو حضور نمی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ واصحابہ وسلم کوابوالبشر حضرت آدم علیہ السلام

میں ویکھنے سے مانع ہوتے ہیں حالا نکہ آگھ کی تخلیق کا مقصد محسوسات کااوراک ہے۔ اور یہ و ظیفہ آگھ صرف ہی وقت اواکر عتی ہے جب محسوسات کی شعاعیں آنکھ کے واضلی حصے پر پڑیں اور بعض کے نزدیک آنکھ اور مریکات کا صور توں ہے آنکھ کا خصلا محر جاتا ہے تو آنکھ مررکات کو دیکھتی ہے۔ پچھ بھی ہو یہ بات تو طے ہے کہ آنکھ صرف ہی صورت میں مریکات کو دیکھتی ہے۔ پچھ بھی ہو اور مریکات کی شعاعیں اس سے ظلوائیں۔ صورت میں مریکات کو دیکھتی ہے جب آنکھ کھلی ہو اور مریکات کی شعاعیں اس سے ظلوائیں۔ کیکن جب ہوا احیار اور کو کی سکتی ہے وقوہ اپنے ساتھ گردہ غبار بھی لاتی ہے اور گردہ غبار جواڑ رہا ہوتا ہے ہوا اس حرکت دی ہوں تو آنکھ کا ڈھیلا ہمیشہ ہی اکھلار ہے اور پوٹے نہ ہوں تو آنکھ کر دہ غبار ہوا گھی نہ دیکھ سے میں۔ پوٹے ولک رہے ہیں گردہ غبار سے امر کہ دو غبار کے ولک رہے ہیں در حقیقت انہیں گردہ غبار کے حقوظ رکھتے ہیں اور گردہ غبار کو صاف کر دیتے ہیں ہوئے جنہیں در حقیقت انہیں گردہ غبار کی اس بیرے دور در حقیقت دیکھنے میں مانع نہیں بلکھ معاون ہیں۔ اور اس وجہ سے در تقیق نہیں بلکھ حن اور کمال کی ہیں۔

ر سول کر تم علی گئی گرامیر ت کواغیار کے انفاس سے اٹھنے والے غبار کا سامنا کرنا پڑتا ہے آپ کی بھیر ت پر بید گردو غبار اثر انداز ہو تا ہے اس لیے اس سے چئے کیلئے آپ کو ایک تجاب کی ضرورت رہتی ہے اور ایک دہ غین یا پردہ ہے جو آپ کی بھیر ت پر تن جاتا ہے اور آپ کی بھیر ت کو غیر وال کی رؤیت اور ان کے انفاس سے اٹھنے والے غبار سے چاتا ہے۔ اس لحاظ سے یہ پردہ دیکھنے میں نقص کیکن در حقیقت کمال اور تمر کمال ہے۔ سے دراشت میں ملیں۔ جب آدم علیہ السلام عمد خداوندی کو بھول گئے۔ جنت میں ہمیشہ رہنے۔ محبوب حقیقی رحمان دمنان کے قرب اور فرشتوں کے ساتھ ہمیشہ بہیشہ جنت کی نعمتوں سے لطف اندوز ہونے کے ارادے نے انگرائی لی۔اللہ کر یم کے ارادے کے ساتھ ان کاارادہ بھی شریک ہوا توان کے ارادے کو توڑ دیا گیا۔ بیہ حالت زائل ہو گئی ولایت کا منصب چھن گیا۔ انہیں اس بلند ترین مقام سے بنچے اتار دیا گیا۔ انوار کی جگہ ظلمتوں نے لے لی۔ اور صفاء مکدر ہو گئی۔ پھر آپ علیہ الصلاۃ والسلام کو آگاہ فرمادیا گیا اور رحمٰن در حیم ذات کی دوستی کی یاد دہانی کر انہیں تھم ملاکہ نسیان و لغزش کا اعتراف کریں اور آپ کو تلقین کی گئی کہ اپنے قصور کا اقرار کریں۔ اس لیے آپ علیہ الصلاۃ والسلام نے بارگاہ خداوندی میں عرض کی۔

رَبَّنَا طَلَمْنَا ٱنْفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَوَحَمَنَا لَنَكُونْنَ مِنَ الْخَاسِرِيْنَ. (الا مراف:23)

"اے ہمارے پروردگار! ہم نے ظلم کیا اپنی جانوں پر اور اگر نہ بخش فرمائے تو بقینا ہم نقصان اٹھانے والوں سے ہو جائیں گے۔

پس (اس طرح) انوار ہدایت علوم و معارف توبہ اور وہ مخفی مصالح جو
آج تک غائب شےوہ حضرت آدم علیہ السلام کے ہاتھ آئے۔ اور یہ سب پچھاس
لغزش و نسیان کے بغیر ممکن نہ تھا۔ پس آدم علیہ السلام کے اراوے کو ایک
دوسرے ارادے کے ساتھ۔ ایک حالت کو دوسر ی حالت کے ساتھ بدل دیا
گیا۔ ولایت صغریٰ کے بعد آپ کو ولایت کبریٰ کا منصب عطا ہوا۔ و نیا آپ کی
جائے سکونت ٹھیری۔ پھر آپ عقبی میں منتقل ہوئے۔ پس د نیا آپ کیلئے اور آپ
کی اولاد کیلئے منزل اور عقبی مرجع، اور ہمیشہ رہے کی جگہ قرار پائے۔

رب قدوس نے فرمایا:

مَانَنْسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْنُنْسِهَانَاْتِ بِخَيْرٍ مِنْهَا أَوْمِثْلِهَا

(البقره:106)

"جو آیت ہم منسوخ کر دیتے ہیں یا فراموش کرادیتے ہیں تو لاتے ہیں (دوسری) بہتر اس سے یا (کم از کم)اس جیسی"

(اے مخاطب!) آپ کیلئے اللہ تعالیٰ کے حبیب مجر مصطفیٰ علیہ کے ندگی اور حضرت آدم صفی اللہ علیہ السلام کی زندگی میں بہترین نمونہ ہے۔ جس طرح انہوں نے قصور کااعتراف کیا اور ہر حالت میں استغفار کرتے رہے۔ ہمیشہ عاجزی واکساری کو شیوہ ہمایا اور ہمدگی کو اپنایا آپ بھی گنا ہوں کا اعتراف کریں۔ اللہ تعالیٰ سے استغفار کریں۔ ہمیشہ ہمدگی کا اظہار کریں اور عاجزی و اکساری کی روش اختیار کریں۔

خالق جس ہے راضی ہؤوہی افضل ترین منزل ہے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالیٰ عنه وارضاه ارشاد فرماتے ہیں۔ مجھے جو (روحانی) حالت عطامواس کے علاوہ کی اور حالت کو اختیار نہ کر خواہ دوسری منزل اعلیٰ ہویا ادنی۔ (اسے ایک مثال سے یوں داضح کیا جاسکتا ہے کہ) جب توباد شاہ کے گھر کے دروازے پر کھڑا ہو تو اندر جانے کی کو شش نہ کر یمال تک کہ مجھے جبرانہ کہ اختیار اداخل کر دیا جائے مقصد سے کہ مجھے حکم دیا جائے۔ جھ پر سختی کی جائے اصر ارکیا جائے اور کہا جائے کہ دروازے پر کھڑا ہونا تیرے لیے مناسب نہیں اندر داخل ہو جا۔ محض اذن واجازت کو کافی نہ سمجھ۔ یونکہ ہو سکتا ہے تجھے دھو کے سے بلایا جارہا ہو اور تجھ سے فریب کیا جارہا ہو۔ تو دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے پر مجبور کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض جر دروازے کی کئہ تجھ سے درواز کیا تو توباد شاہی عتاب سے محفوظ رہے گا۔ کیونکہ تجھ سے درواز میں کی درواز کیا جائے۔ اب تیر اجانا محض کی دروازے کیونکہ تجھ سے درواز توباد شاہی عتاب سے محفوظ رہے گا۔ کیونکہ تجھ سے درواز توباد شاہی عتاب سے محفوظ رہے گا۔ کیونکہ تجھ سے درواز توباد شاہی عتاب سے محفوظ رہے گا۔ کیونکہ تجھ سے درواز توباد شاہی عتاب سے محفوظ رہے گا۔ کیونکہ تجھ سے درواز کیا جائے کیونکہ تھا تھا۔

بازپرس تواس وقت ہوتی جب تواپنا افتیار کو کام میں لا تا۔ اندر جانے کی خواہش و تمناکر تا ہے صبری اور سوئے اولی کامر تکب ہو تا اور جس حالت پر تجھے رکھا گیا تھا اس حالت پر راضی نہ ہو تا۔ اب جبکہ تجھے باصر ارباد شاہ کے حکم سے اندر بلایا گیا ہے تو سر جھکا دے۔ آنکھیں نیچی کر لے اور سر ایا ادب بن جا۔ جس کام کا حکم ملے اسے سر انجام دے جس خدمت کا مطالبہ کیا جائے اسے جالا۔ بھی ترقی اور کی بند ند ہب کا مطالبہ نہ کر۔ اللہ کر یم نے اپنے نبی محمد مصطفیٰ علیقے سے فرمایا:

و کا تکمد اللہ کی اللہ ما مَتَعْنَا بِهِ اَزْواجاً مِنْهُمْ زَهْرَةَ وَلَا الْحَيَاةِ اللہ نُنْ لِنَفْتِنَهُمْ فِيْهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ حَيْرٌ وَ اَبْقَیٰ (طے : 131)

اور آپ مشاق نگاہوں ہے نہ دیکھے ان چیزوں کی طرف جن ہے ہم نے لطف اندوز کیا ہے کا فروں کے چند گروہوں کو۔ یہ محض زیب و زینت ہیں دنیوی زندگی کی (اور انہیں اس لیے دی ہیں) تاکہ ہم آزمائیں انہیں ان سے اور آپ کے رب کی عطابہتر اور ہمیشہ رہنے والی ہے"

الله تعالیٰ اپنے نبی مصطفیٰ مختار عظیہ کوادب سکھارہاہے۔ یعنی اپنے حال کی حفاظت سیجئے اور اللہ تعالیٰ کی عطایر خوش رہیے۔ کیونکہ ''آپ کے رب کی عطا

بہتر اور ہمیشہ رہنے والی ہے"

یعنی آپ کے ربنے آپ کو بھلائی اور نبوت کے جس نور سے سر فراز
کیا ہے۔ آپ کو علم، قناعت اور صبر کی جو دولت عطا فرمائی ہے۔ آپ کو دین کی
ولایت اور اسو ہُ حسنہ کی جس نعمت سے سر فراز فرمایا ہے وہ ہر اس نعمت سے اولیٰ
ہے جو کسی اور کو عطاکی گئی ہے۔

حفظ حال، رضابالعطاء اور ماسواء کی طرف سے اعراض سب بھلائیوں کی بنیاد ہے۔ کیونکہ دنیاوی چیزیں یا تو تیرے مقدر میں لکھی جا چکی ہو تگی یا کی دوسرے کے مقدر میں ہو تگی یا پھرنہ سے تیری قسمت کا نوشتہ ہو تگی اور نہ کسی دوسرے کی

قسمت میں مقرر ہو گگ بلحہ وہ محض فتنہ و آزمائش کیلئے پیدای گئی ہو نگی۔

جو چیز تیری قسمت کا نوشتہ ہے وہ تجھے مل کر رہے گی۔ چاہے تو انکار
کرے یا اس کو طلب کرے۔ ایسی چیز کیلئے بے صبری۔ مشر کانہ طریق اختیار
کرنے کی کیا ضرورت ہے۔ عقل و فنم اسے روا نہیں سمجھتے۔ اور اگر اس چیز کا ملنا
کی دوسرے کے مقدر میں لکھا جا چکاہے تو تجھے کسی صورت نہیں مل سکتی۔ تو
اس کے لیے جتنے جتن کرے۔ جتنی کو ششیں کرے کامیاب نہیں ہوگا۔ تو ایسی
چیز کیلئے مشقتیں کیوں پر داشت کر تا ہے۔ اور اگر اس کی تخلیق محض آزمائش کیلئے
ہے۔ اگریہ فتنہ ہے اور کسی انسان کے مقدر میں نہیں تو کوئی عقل مند فتنے کو گلے
ہے۔ اگریہ فتنہ ہے اور کسی انسان کے مقدر میں نہیں تو کوئی عقل مند فتنے کو گلے

(پھر مذکورہ تمثیل کی طرف آئے) اگر تجھے بادشاہ کے دربار تک رسائی حاصل ہو جائے تو تجھے چاہے کہ پہلے سے زیادہ آداب جالا۔ عاجزی داکساری سے کام لے۔ کیونکہ بادشاہ کے قریب ہونے کی وجہ سے تو زیادہ خطرے میں ہے۔ کی اعلیٰ یا اونیٰ منصب کی خواہش نہ کر۔ اور نہ ہی موجودہ منصب پر ثابت وباقی رہنے کی کوشش کر۔ ای حالت پر قناعت کر۔ اختیار کو کام میں نہ لا۔ کیونکہ یہ بادشاہ کی عطاکا انکار ہوگا۔ اور کفر ان نعمت دنیا و آخرت میں زلت و رسوائی کا موجب بنتاہے۔

ہمیشہ ہماری ان نصیحتوں پر عمل پیرارہ حتی کہ تیراحال مقام میں بدل جائے اور پھر تو بھی اس نعمت سے محروم نہ ہو۔ پس جب آیات و کرامات کا صدور ہو گا تو تجھے معلوم ہو جائے گا کہ یہ مقام عطیہ ربانی ہے تو تو ہمیشہ اس سے تممک کرے گااور الگ نہیں ہو گا کیو نکہ احوال اولیاء کیلئے اور مقامات لبدال کیلئے ہیں۔ خوف ور جا

حفرت میخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه و ارضاه نے فرمایا: اولیاء ولبدال کے لیے اللہ تعالیٰ کے افعال میں سے جو محیر العقول اور خارق العادة

امور ظاہر پزیر ہوتے ہیں ان کی دوقشمیں ہیں جلال اور جمال۔

جب جلال کا ظهور ہوتا ہے تو خوف وہ ہشت چھاجاتی ہے۔ اور دلوں پر
ایک رعب وغلبہ کی کیفیت طاری ہو جاتی ہے جس کا اظہار جوارح کے ذریعے بھی
ہوتا ہے۔ جیسا کہ نبی کریم علی ہے متعلق روایت کیا جاتا ہے کہ آپ جب نماز
ادا فرماتے توشدت خوف ہے آپ کے سینہ اقد س سے ھنڈیا کے ابلنے کی ہی آواز
سنائی وی کے کیونکہ آپ علی ہے جلال خداوندی کا مشاہدہ کر رہے ہوتے۔ اور
عظمت اللی کو عیال دیکھ رہے ہوتے تھے۔ حضر ت اہر اہیم خلیل اللہ علیہ السلام اور
امیر المؤسنین عمر فاروق کے بارے بھی الی ہی کیفیات کا تذکرہ ماتا ہے۔

رہا مشاہدہ جمال تو یہ دلوں پر صفات خداوندی کی بجلی کے سب ہوتا
ہے۔اوراس بجلی میں انوار خداوندی ، سر وروالطاف ، کلام لذیذو حدیث انیس ہوتی ہے۔ اور ہے۔ انسان کوبری مخشوں ، منازل عالیہ اور قرب اللی کی بھارت ملتی ہے۔ اور اسے ہتایاجا تا ہے کہ یہ سب نعمیں تیرے مقدر میں لکھدی گئی ہیں پر بیٹان ہونے کی ضرورت نہیں ہے۔ اور یہ محض اللہ کا فضل ور حمت ہے۔ اللہ تعالیٰ دنیا میں انسان کو ثابت قدم رکھا ہے تاکہ انسان نہ ندگی ہمر نافر مانی کاراستہ اختیار نہ کرے۔ اور فرط شوق اور محبت اللی کی شدت کی دجہ سے قو تیں اور طاقتیں ماند نہ پڑجا ئیں اور عبودیت کے حق کو اداکر نے سے کمز در نہ ہو جائیں۔ اور یہ ثبات انہیں اس وقت تک حاصل رہے جب تک یقین کی منزل نہیں آجاتی یعنی دنیا ہے کو چکا وقت نہیں آجاتا۔ پس اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے جمال بجلی فرما تا ہے اور اس وقت نہیں آجا تا۔ پس اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے جمال بجلی فرما تا ہے اور اس طرح ہمیشہ اپنے بعدوں کے قلوب کی تربیت فرما تار ہتا ہے۔ کیونکہ وہ دانا ہے علیم طرح ہمیشہ اپنے بعدوں کے قلوب کی تربیت فرما تار ہتا ہے۔ کیونکہ وہ دانا ہے علیم طرح ہمیشہ اپنے بعدوں کے قلوب کی تربیت فرما تار ہتا ہے۔ کیونکہ وہ دانا ہے علیم ہوارا سے بعدوں پر لطف و کرم کرنے والا بہت میربان اور رحیم ہے۔ ای لیے اور اسی ہے۔ اس بی لیا ہوں اور اسی ہے۔ اس بی لیا ہوں کی تربیت فرما تار ہتا ہے۔ کیونکہ وہ دانا ہے سب ہمربان اور رحیم ہے۔ اس بیا

ا سنن نمائی نمبر حدیث 1214 ہے حدیث حضرت مطرف سے اور وہ اپنے والدگر ای سے روایت کرتے ہیں کہ میں آپ عظیمت کی خدمت میں حاضر ہوا۔ آپ نماز پڑھ رہے تھے اور آپ کے اندرے ھنڈیا کے ابلنے کی می آواز آر بی تھے۔ یعنی آپ رور ہے تھے۔

نی کریم علی کے متعلق مروی ہے کہ آپ فرمایا کرتے تھے ارحنا بھایا بلال ان نماز سے ہمیں راحت باہم پنچا" کو نکہ نماز میں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وعلی آلہ واصحابہ وسلم کو جمال خداد ندی کا مشاہدہ ہو تا تھا۔
اسی لیے آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وعلی آلہ واصحابہ وسلم نے فرمایا۔
و جُعِلَت قُرَّهُ عَیْنی فی الصَّلُوةِ
"اور میری آنکھ کی ٹھنڈک نماز میں رکھ دی گئی ہے"

حرص وہواکی مخالفت میجئے اور ان کے نقصانات سے محفوظ رہے

ایک طرف الله عزوجل ہے، دوسری طرف تیر النس اور تو در میان میں مخاطب و مکلّف ہے۔ نفس الله تعالیٰ کا مخالف اور دشمن ہے۔ نفس کے علاوہ دنیا کی ہر چیز الله تعالیٰ کی فرمانبر دار ہے۔ نفس بھی الله عزوجل کی مخلوق اور اسی کی ملکیت ہے۔ لیکن اس میں اوعاء، خواہش، شہوت ولذت کا داعیہ بھی ہے۔

جب تو مخالفت و عدواتِ نفس میں حق تعالیٰ کی موافقت کرلے گا تو نفس کے خلاف اللہ تعالیٰ کی مدد کرنے والا ٹھسرے گا۔ جیسا کہ رب قدوس نے اپنے نبی حضرت داؤد علیہ السلام سے فرمایا۔

"اے داؤد! عبودیت ہے ہے کہ نفس کے مقابلے میں تو میر الددگارین جا " مخالفت نفس کے ذریعے ہی مخجے اللہ تعالیٰ کی سنگت نصیب ہو گی اور عبودیت معتبر ہو گی۔ جب تواس کی ہندگی اور سنگت اختیار کرلے گا تو پھر دنیا کی نعمتیں خود مخود تیری طرف مجھی چلی آئیں گی اور تو عزیز و مکرم محمرے گا۔ مخلوق تیری خادم ہو گی۔ دنیا تیری عزت و تو قیر کرے گی کیونکہ کا سنات کا ذرہ ذرہ اس کے تابع فرمان ہے۔ مخلوق کا ہر فرداس کے موافق ہے کیونکہ دی ہر چیز کا خالق

ا - طبر انی کی روایت کر دہ حدیث کا کلڑا ہے۔ دیکھیے الکبیر حدیث نمبر 6215۔ بیہ حدیث عبد اللہ بن محمہ ہے روایت کی گئی ہے۔ ضعیف ہے اور اس کی سند کمز ورہے۔

ہے۔اور ہر چیز اللہ کی عبودیت کا قرار کرنے والی ہے۔رب قدوس کاار شاد ہے۔
وار ہر چیز اللہ کی عبودیت کا قرار کرنے والی ہے۔رب قدوس کاار شاد ہے۔
تسبید حکمہ انگه کان حکید ما غفور ا (الاسواء: 44)
"اور (اس کا نات میں) کوئی بھی الی چیز نمیں گروہ اس کی پاکی میان کرتی ہے اس کی حمد کرتے ہوئے۔لیکن تم ان کی شبیح کو سمجھ نمیں سکتے۔ پیشک وہ بہت دبار، بہت بھے والا ہے"

یعن ہر چیز اللہ تعالیٰ کاذ کر کرتی ہے اور مد گی جالاتی ہے۔ فرمایا۔ وقال لَها ولِلْاَرْضِ انْتِيا طَوْعًا و كُوْهًا قَالَتَا اَتَيْنَا طَائِعِيْنَ

(نصلت:11)

"پس فرملیائے (آسان کو) اور زمین کو کہ آجاد (تغیل حکم اور اوائے فرائض کیلئے) خوش سے بامجبوراً دونوں نے عرض کی ہم خوشی خوشی (دست بستہ) حاضر ہیں" عبادت ہے ہی ہیہ کہ تو اپنے نفس اور خواہش کی مخالفت کر ۔ رب قددس کاار شاد ہے۔

وَلَا تَتَّعِ الْهُوى فَيُضِلُكَ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ (ص: 26)
"اورنه پيروى كياكرو جوائے نفس كى وہ كھكادے گئتهيں راہ خداہے"
رب قددس نے حضرت داؤد عليه السلام سے فرمایا : حرص و جواكو چھوڑ
دے كه اس كے علادہ كوئى شيس جو ميرى مملكت ميں جھے سے جھگڑے۔

بار الما! تیری قرب کار استه کونسا ہے ؟ رب قدوس نے فرمایا: نفس کا ساتھ چھوڑ دے اور چلا آ۔ حضر ت ابدیزیدر حمۃ اللہ علیه فرماتے ہیں کہ میں نفس سے یوں دور ہوا جسے سانپ اپنی کینچلی سے الگ ہوتا ہے لے اس گفتگو ہے ثابت ہوا کہ ساری بھلائی ہر حال میں مخالفت نفس میں ہے۔اگر توحالت تقویٰ میں ہے تو نفس کی مخالفت یوں کر کہ حرام و مشکوک اور خلق کے عطیات کو ترک کر دے۔ اور ان پر کسی طرح بھر وسہ نہ کرنہ تیرے دل میں مخلوق کا خوف ہو اور نہ ہی اس ہے کسی قتم کی امید اور طمع د نیا کے اس ایندھن کو ان کے ہاتھوں ہے قبول نہ کرنہ تخفہ کی صورت میں اور نہ زکوۃ و صدقہ کی صورت میں اور نہ زکوۃ و صدقہ کی صورت میں۔ مخلوق صدقہ کی صورت میں۔ مخلوق سے ہر قتم کی تو قعات منقطع کر دے حتی کہ تیرے دل میں کسی آدمی کی موت کا خیال اس وجہ سے نہ آئے کہ مجھے اس کی وراثت سے کچھ حصہ ملنے والا ہے۔

خلق سے تعلق توڑ دے اور انہیں ایسادر دازہ یقین کر جوہد کیا جاتا ہے اور کھولا جاتا ہے اور کھولا جاتا ہے اور کھولا جاتا ہے اور الیسادر خت خیال کر جس کا پھل بھی تو ہاتھ لگ جاتا ہے اور کھی اس کا حصول محال بن جاتا ہے۔ ہر کام ایک ذات کے فعل اور ایک مدیر کی تدبیر سے داقع ہورہا ہے۔ اور دہ فاعل اور مدیر اللہ عزوجل ہے۔ اگر میات تیرے دل میں بیٹھ گئ تو تو اللہ در بالعزت کو ایک یقین کرنے والا ہے۔

لیکن اس کے ساتھ ساتھ کب انسانی کو مت بھول۔ تاکہ ندہب جبر یہ لیے خبات پائے۔ اعتقاد رکھ کہ افعال محض انسان کے کسب سے صادر منیں ہوتے بلتہ ان کے صدور میں مشیت ایزدی کار فرما ہوتی ہے۔ درنہ اللہ تعالی کو بھول کر انسانوں کو معبود سمجھ بیٹھے گا۔ اور جمھی نہ کہ فلاں کام انسانوں کا فعل ہے ادر اس میں اللہ تعالیٰ کی مشیت کو د خل نہیں۔ ایسا کہنا کفر ہے اور یہ قدر ریہ کا عقیدہ اور اس میں اللہ تعالیٰ کی مشیت کو د خل نہیں۔ ایسا کہنا کفر ہے اور یہ قدر ریہ کا عقیدہ

ا جریداعقاد رکھتے ہیں کہ ہدہ مجبور محض ہے اسے کوئی اعتیار نہیں۔وہ محض آلہ اور ہتھیار کی حیثیت رکھتا ہے۔ جس طرح ہواہیں اڑتے تنکے کو کوئی اعتیار نہیں ایسے ہی انسان مجبور ہے۔ سب امور اللہ تعالیٰ کی قدرت سے صادر ہوتے ہیں۔ یہ عقیدہ اہل السنت والجماعة کے عقیدہ کے خلاف ہے۔ مزید تفصیل کیلئے دیجھے ڈاکٹر عبدالر حمٰن جعمۃ المید انی کی کتاب ''العقیدۃ الاسلامیۃ واسحما''

ہے لیکھ یوں کہ کہ تمام افعال کا خالق اللہ ہے۔ یاان کا صدور انبانی کب سے موتا ہے۔ جیسا کہ آحادیث کے عامت ہے۔ ای لیے نیکی وبدی پر ثواب یا عقاب مرتب ہوتا ہے۔

خلق سے تعلقات کے سلسلے میں ادام خدادندی کی پیردی کر اور انسانوں سے اللہ تعالیٰ کے عطیہ کو لیتے وقت بھی اس کے حکم کو ملحوظ خاطر رکھ اور محی کمی صح عدے تجاوزنہ کر۔ تیرے اور دوسرے انسانوں کے بارے تھم اللہ تعالی كاريا موگا۔اس ليے خود حاكم نه بن بيٹھ۔ مخلوق كے بارے حكم الله تعالى كا بى ريا مو گا۔ اس کیے خود حاکم نہ بن بیٹھ۔ مخلوق کے بارے تیرا پیراعقاد رکھنا کہ افعال ا نہیں کی قدرت سے صادر ہوتے ہیں وجہ مثر ک ہے۔ پس اس ظلمت میں چراغ کے بغیر مت داخل ہو۔ اور چراغ اللہ تعالیٰ کا حکم ، کتاب و سنت ہے۔ کتاب و سنت سے باہر مت جا۔ اگر دل میں کوئی خیال اہر ہے، الهام ہو تو اسے کتاب و سنت پر پیش کر۔ اگر قر آن د سنت کی روے دہ فعل حرام ہے مثلاً زنا، سود ، اہل فتق و فجور کی دوستی اور اس جیسے دوسر ہے گناہ توان کے قریب تک نہ جا۔ نافر مانی کے ایسے کام سے دور ہو جا۔اے ترک کردے اے کسی صورت قبول نہ کرواور ایسے خیالات کو عملی جامدنہ پہنا۔ یقین کرلے کہ بہ الهام نہیں شیطان لعین کی طرف ہے دسوسہ اندازی ہے۔ اگر قر آن دسنت میں دہ کام مباح ہے۔مثلا کھانے ینے کی چیزیں۔ لباس، نکاح تو بھی ان سے احر از کر اور انہیں قبول نہ کر۔ اور جان

۱۰ ان کاعقیدہ ہے کہ انسان ہی افعال کاموجد اور خالق ہے۔ سب اختیاری افعال محض اس کی تخلیق ہیں۔ مزید تفصیل کیلئے دیجھے ڈاکٹر عبدالر حمٰن جعمۃ المیدانیکی کتاب "العقیدة" الاسلامیة واسحا"

ملف صالحین اور علمائے معقد مین نے کی اثار نقل فرمائے ہیں۔ تفصیل مقصود ہو تو "العقیدة العجادیة "اور "شر الواسطیة" وغیرہ کتائی ملاحظہ فرمائے۔

کے کہ یہ خیال بھی نفس کا الهام اور خواہش ہے۔ اگر قر آن وسنت میں نہ اس کی فرمت پائی جارہی ہے اور نہ ہی اس کی لباحت بلعہ وہ ایسا معاملہ ہے جے تو سمجھنے ہے قاصر ہے مثلاً مجھے کہا جاتا ہے کہ فلال جگہ حاضر ہو۔ فلال نیک شخص کی خدمت میں حاضری دے۔ تو بھی مجھے کوئی ضرورت نہیں کہ اس خیال پر عمل پر اہو۔ کیونکہ تیر اوہاں جانایا نیک آدمی سے ملناضروری نہیں۔ علم و معرفت کی صورت میں اللہ تعالیٰ کی عطاکروہ نعموں نے مجھے اس سے مستعنی کر دیا ہے۔ تو قف افتیار کر اور جلدی نہ کر۔ بلعہ یوں کہ کہ اگر یہ حق تعالیٰ کی طرف سے اللہ مے تو میں اس پر عمل کروں گا۔ پھر بھلائی آور فعل خداد ندی کا انتظار کر کہ یہ بات تیرے ول میں دوبارہ ڈالی جائے اور مجھے جانے کا تھم دیا جائے یا اہل معرفت بات ہے کوئی علامت خاہر ہو جے اولیا اولبدال سمجھ جائیں کہ یہ اللہ کی طرف سے ہے۔ دلی خیالات کو فوراً عملی جامہ پہنانے کی کو شش نہ کر۔ کیونکہ تو نہیں جانتا اس کا انجام کیا ہوگا۔ ممکن ہے اس کا مال بہتر ہواوریہ بھی ممکن ہے کہ یہ فتنہ و آزمائش اور ہلاکت و فریب ہو۔ صبر کر حتی کہ اللہ تعالیٰ خود ترے اندر فاعل بن جائے۔

جب تودلی خیالات پر عمل کرنے سے رک جائے گااور معاملہ اللہ تعالیٰ
کے سپر دکر دے گااور پھر کسی آزمائش سے سامنے ہوگا تو دست قدرت تیری
د سکیری فرمائے گااور تجھے لغزش سے محفوظ رکھے گا۔ کیونکہ یہ فعل اللہ کا ہوگااور
اللہ تعالیٰ اپنے فعل پر تجھے سز انسیں دے گا۔ تجھے سز اتواس دفت ملتی کہ تیرااس
کام میں ارادہ شامل ہوتا۔ اگر تو حالتِ حقیقت یعنی حالت ولایت میں ہے تو
خواہش نفیانی کی مخالفت کراور تمام امور میں حکم خداد ندی کی انتاع کر۔

اتباع كى دوصور تين بين-.

ایک صورت تو یہ ہے کہ دنیا ہے قوت لا یموت حاصل کر یعنی جو تیرے نفس کا حق ہے لذا کذ دنیا کو ترک کر دے فرائض کو اداکر اور ظاہری وباطی تمام گنا ہوں کو ترک کر دے۔ دوسری صورت امر باطنی کی ہے۔ اللہ تعالیٰ باطن کے متعلق بھی تھم صادر فرماتا ہے۔ بعض چیزوں کا حکم دیتاہے بعض چیزوں سے منع فرماتا ہے۔القاء والهام مباحات كے بارے موتا ہے جن امور كے بارے شريعت مطحر وميں كوئي تحكم نهيں ہو تا\_ ليعنى نه تووه ممنوع ہوتے ہيں اور نه ہى داجب اور فرض\_ايے امور میں بدہ اسے اختیارے تقرف کرنے کا مجاز ہو تاہے۔ مباح امور کے بارے اپنی طرف سے کوئی فیصلہ نہیں کرنا چاہیے بلحہ انتظار کرنا چاہیے۔جب بھی بذریعہ الهام والقاء الله تعالیٰ کی طرف ہے کوئی تھم صادر ہو تو عمل پیرا ہو۔اس طرح دہ ا بنی تمام حرکات و سکنات میں اللہ تعالیٰ کا تابع فرمان ہو جائے گا۔ یعنی امور مشروعہ میں شریعت کی پیروی اور مباحات میں الهام والقاء کی پیروی اور جن کے بارے نہ تھم شرع ہونہ الهام ہو تواس ہے مجتنب ہو کر سر تشکیم خم کردے گااور اگر تو حالت حق الحق لیعنی حالت محو و فنامیں ہے۔جو لبدال، شکتہ ول، اہل معرفت و توحید،ارباب علم و عقل سیدالا مراء، پیشوان خلق تائیبین حق، خاصانِ بارگاہ اور محبوبان ایز د تعالیٰ کی حالت ہے تو اس حالت میں حکم خداوندی کی اتباع اس طرح كركه توايي نفس كى مخالفت كرربامو اور بر قوت وطافت سے اين آپ کو خالی یقین کر رہا ہو۔اور دیناو عقبی کی کسی شے کا تیرے دل میں ارادہ اور خواہش نہ ہو۔ اگر تو یوں اللہ تعالیٰ کی فرمانبر داری کرے گاباد شاہ حقیقی کا مدہ من جائے گااور دنیا کی معر گی ہے محفوظ رہے گا۔ تیر اہر قدم اللہ تعالیٰ کے حکم سے اٹھے گاخواہش نفس کی وجہ ہے نہیں۔اور تیری مثال اس شیر خواریجے کی ہوگی جو دایہ کے ہاتھوں میں ہو تا ہے یااس میت کی مانند جو غسّال کے ہاتھوں میں بے حسور حرکت یا پھر پہلو کے بل لیٹے ہوئے اس مریض کی طرح جو خود سپر دگی کی حالت میں طبیب کے سامنے لیٹا ہو تا ہے۔ یہ جس پہلو پر جیسے جاہتے ہیں اے حرکت دیتا ہے۔ امر و نئی میں میں ہدہ یو نئی اپنے مالک کی فرمانبر داری کر تاہے۔

### شہوت کی آگ بھادے درنہ یہ آگ خود مجھے خاکسر کردے گی

حفرت میخ عبدالقادر جیلائی رضی الله تعالی عنه دارضاه نے فرمایا ۔
عالت فقر میں جب بچھے نکاح کی ضرورت پیش آئی اور بچھ میں اس یو جھ کواٹھانے کی سکت نہ تھی۔ تو نے اس پر صبر کیا اورباری تعالیٰ کی طرف سے کشائش کا انتظار کیا تو وہ ضرور آسانی باہم پہنچائے گا۔ یا تو نکاح کی ضرورت اور شہوت کو جس طرح پیدا کیا اور اس کا خیال تیرے دل میں ڈالا ہے اس طرح اس کو دور فرمادے گایا پھر بختے نکاح پر قدرت دے کر تیری دستگیری فرمائے گا اور دنیا کے کے جتنے یو جھ ہونئے خود اٹھائے گا اور تیری اپنے فضل سے کفالت کرے گا اور شادی کو تیری اخردی بہتری کی تیری

صبر کی صورت میں اللہ تعالیٰ تجھے صابر کے لقب سے موسوم فرمائیگا۔
اور تیری عصمت و قوت میں اضافہ فرمائے گااور اگر نکاح کرنا تیرے مقدر میں ہوا
اور تو نے نکاح کرلیا تو تجھے سب آسانیاں باہم پہنچائے گااور صبر کو شکر سے بدل
دے گا۔ کیونکہ اس نے دعدہ فرماد کھاہے کہ شکر کرنے والوں کی نعمتوں کو میں اور
بڑھاؤں گا۔ارشادر بانی ہے۔

لَئِنْ شَكَوْتُهُمْ لَأَ ذِيْدَنَّكُمْ (ابراهيم: 7) "اگرتم پہلے احسانات پر شکر ادا کرو تو میں مزید اضافہ کردوںگا"

ادر اگر نکاح مقدر میں نہیں تو تیرے دل سے نکاح کے خیال کو دور کر کے تجھے مستغنی فرمادے گا۔نفس چاہے یا نکار کرے۔

ہر حال میں صبر لازم ہے۔ حرص وحواکی مخالفت ضروری ہے۔ تھم خدادندی کو گلے ہے لگالے اور اس کے فیصلے پر راضی ہو جا۔ اور پھر اس سے فضل و عطا کا امیداوار بن جا، اللہ جل وعلا کاار شادگر امی ہے۔ اِنَّمَا يُولِفِي الصَّابِرُونَ أَجُرهُمْ بِغَيْرِ حِسَابِ (الرَّمِ :10) "صبر كرنے والول كوان كا جرب حساب دياجائے گا" ونياكي نعمتيں تجھے منعم سے غافل نہ كرديں

حفرت فیخ رضی اللہ تعالی عنہ وارضاہ نے ارشاد فرمایا: جب تجھے اللہ تعالیٰ کی اطاعت تعالیٰ نے مال ودولت سے نوازااور تو دنیا میں مشغول ہو کر اللہ تعالیٰ کی اطاعت سے عافل بن بیٹھا تو دنیاو عقبی میں تجھے اپنے سے دوراور مجوب کر دے گا۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ جھے سے اری نعمتیں چھین لے۔ اور اس جرم کی پاداش میں جھے پر فقر وافلاس کو طاری کر دے۔ اس کے بر عکس اگر تو مال و دولت سے اللہ تعالیٰ کی فقر وافلاس کو طاری کر دے۔ اس کے بر عکس اگر تو مال و دولت سے اللہ تعالیٰ کی اور ایک اطاعت میں مشغول ہو گیا تو دنیا کی یہ نعمتیں عطیہ خداوندی بن جائیں گی اور ایک ذرہ بھی فرمانبر داری کی وجہ سے دولت کم نہیں ہو گی۔ اب مال و دولت تیرے چاکر اور تو ان کا آقا ہو گا۔ تو دنیا میں راحت و سکون کی زندگی ہر کرے گا اور چاکہ اور تو رہ بھی مرم و معظم ہو گا۔ جنت المادی تیر اٹھکانا ہو گی اور صدیقین ، شہداء اور صالحین تیرے ہم جلیس ہو نگے۔

حقیقی بھلائی وہ ہے جے اللہ پسند کرے

حضرت فیخ عبدالقادر رضی الله تعالی عنه دار ضاه نے فرمایا حصول نعمت اور دفع شر کواپنا اختیار میں نہ لے۔ اگر جیری قسمت میں نعموں کا حصول مقدر ہو چکا ہے تو تیجے لامحالہ تو پہند کرے یانا پہند کرے نعمیں میسر ہوں گاای طرح اگر مصیبت مقدر میں ہے تو بھی اس سے سامنا ہو گاچاہے تواسے ناپند کرے۔ چخ کی دعاکرے یاصبر کرے اور رضائے مولا کے سامنے سر تسلیم خم کردے۔ ہر چیز خیر دشر ای ذ احد کے سیر دکردے تاکہ وہ تجھ میں اپنا فعل صادر فرمائے۔ چیز خیر دشر ای ذ احد کے سیر دکردے تاکہ وہ تجھ میں اپنا فعل صادر فرمائے۔ اگر اس کی بارگاہ سے نعمیں عطا ہوں تو شکر کر۔ مصیبت آئے تو ہکلف صبر کریا ہے تکلف صبر کریا ہے درضاکا شیوہ اختیار کریا مصائب و آلام سے لطف

اندوز ہویا مصائب و آلام میں فناء و محو ہو جالے پس ایسے میں مختبے ایک حالت سے دوسری حالت کی طرف منتقل کیا جائے گا۔ اور اس مولا کی راہ میں مختبے سیر کرائی جائے گی جس کی اطاعت ودوستی کا مختبے حکم دیا گیا ہے۔ مختبے کئی جنگلوں اور ما بانوں سے گزار اجائے گا۔ کئی میلانوں کی سیر کرائی جائے گی تاکہ تو اپنے مالک حقیقی کا قرب حاصل کر سکے۔

اور اپنے پیش رو صدیقول، شہیدول اور نیک لوگوں کے ساتھ تیرا ٹھکانا ہو۔ لینی تجھے اس ذات کا قرب عطا ہو جوبلند مر تبداور سب سے اعلیٰ ہے اور ان لوگوں کے مقام و مرتبہ کا مشاہدہ کر سکے جو رب قدوس کے مقرب ہیں اور تجھ سے پہلے اس منزل تک پہنچ چکے ہیں۔ اور جنہوں نے ہر تازہ نعمت، لذت و سر ور، امن وراحت اور کرامت ویزرگیائی ہے۔

جومعيبت آتى ہے آنے دے اور اس كار استدرو كئے كى كوشش نہ كرنہ اس كے راست ميں دعاكا تازيانہ ليكر كھ اہو اور نہ ہى اس كے آنے پر آہو بكاكر۔ دكھ جہنم كى آگ سے بردھ كركوئى آگ نہيں اس كى تپش ہر تپش سے كہيں زيادہ ہے۔ كيونكہ سروركا ئنات زمين ميں بنے والوں اور آسان كى چھت كے سايے ميں زندگى ہر كرنے والوں ميں سب سے بہتر اللہ كے چنيدہ جن كا اسم گراى محمد عليق كارشادگراى ہے۔

ا - عربی عبارت یول ب "وان کانت البلوی فاشتغل بالصر اوالصر اوالموفظة والر ضاءاور التصم بھاادالعد موالفناء بھاعلی قدر ما تعظی من الحالات "

کچے لوگ طبیعت و نفس کے ہاتھوں مجبور بلا تکلف صبر نمیں کر سکتے توانمیں مکلف صبر کر کے توانمیں مکلف صبر کرنے کا تحکم ہے۔ جو نفس کو مات دے لیتے ہیں ان کو صبر لیتی بلا تکلف صبر کی تلقین۔ جواس سے اگلے درجے پر بیں انہیں تسلیم و رضا کا تھم ہے۔ جو مجبت اللی کے جذبے سے مغلوب ہوتے ہیں انہیں تھم ہے کہ دہ اس سے لذت و سر در حاصل کریں اور اہل مشاہدہ کیلئے نمیسی و فناکا تھم ہے شرح فتوح الغیب از عبد الحق محد شدہ ہلوی گ

اِنَّ نَارَجَنَنَّمَ تَقُوْلُ لِلْوُمِنِ جُزْ يَا مُؤْمِنُ فَقَدْ اَطْفَأَ نُورُكَ لَهَبَيْ الْ

"جَنْم كى آگ مؤمن سے كے كى جلدى گزر جاتيرے نور ايمان نے ميرے شعلوں كو يخھادياہے"

جہتم کے بھڑ کتے شعلوں کو جھانے والا یہ نور وہی نور بھیر ت ہے جو دینا میں بند ہُ مؤمن کو عطا ہو تا ہے اور جس کے ذریعے وہ اطاعت گزار اور عصیاں شعار میں تمیز کر سکتا ہے یقینا یہ نور مصیبت کے شعلوں کو محتڈ اکر دے گااور تیر ا صبر اور موافقت مولا کی ٹھنڈک مصیبت کی تپش کو ختم کر دیں گے۔

مصیبت تیری ہلاکت کیلئے شیں آئی بلحہ اس کیے آئی ہے کہ تھے آزمائے تیرے ایمان کی صحت کو ثابت کرے، تیرے یقین کی بعیاد کو تقویت دے اور تھے یہ بغارت دے کہ یہ مصیبت تیرے پروردگار کی طرف ہے اور تیرے میر یہ اس ذات کو فخر ہے۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔ وکن بنگو نگم حتی نعلم الم جاهدین منگم والصابوین

"اور ہم ضرور آزمائیں گے تہیں تاکہ ہم دیکھ لیں تم میں ہے جو مصروف جمادر ہے ہیں اور صبر کرنے والے ہیں"۔

جب حق کے ساتھ تیر اایمان ثابت ہو گیااور تونے فعل خداوندی کی اپنے یقین کے ذریعے موافقت کرلی اور بیسب اللہ کی توفیق سے ہاور محض اس کا فضل واحسان ہے تواب ہمیشہ صبر و موافقت اور تشکیم ورضا کا مظاہرہ کر۔ اپنے اور کئی دوسر سے کے حق میں کوئی ایسا کام نہ کرجوامر و نئی خداوندی سے تجاوز کا

ا مطرانی فی ایجر - ج 259,258/22 عن یعلی من منیة - الحلیة از ابو تغیم ج 329/9 الذکره از قر طبق ص 34 دونول بشیر من طلح سے روایت کرتے ہیں وہ خالد من دریک سے ،وہ یعلی من منید سے بشیر من طلح صعیف راوی ہے ۔ اور خالد من دریک کا ماغ یعلی من منید سے عامت شمیل سویہ حدیث ضعیف منقطع ہے۔

باعث ہو۔ پس مجھے جب بھی اللہ کا کوئی حکم پینچے تو اس کی تابعد اری کر۔ فرمانبر داری میں جلدی کر۔ تڑپ جا، حرکت میں آجا اور کسل مندی کو چھوڑ دے۔ قضاد قدر پرنہ چھوڑ بلکہ اپنی پوری سعی و کوشش کو کام میں لاتاکہ تھم خداد ندی کی جا آواری ہو سکے۔ ہاں اگر کسی وجہ سے حکم کی جا آواری سے عاجز ودرماندہ ہے تو الگ بات ہے۔ ایسے میں بارگاہ خداوندی میں التجاکر۔اس سے پناہ مانگ آه وزاري کر اور اپني تقفيم ول پر عذر خوابي کر اور ديکھ وه کو ني وجہ ہے کہ تو این رب کے حکم کو جالانے سے عاجز ہے اور اس کی اطاعت و فرمانبر داری کے شرف وسعادت سے محروم ہے۔ ہو سکتا ہے یہ عجزو درماندگی تیرے دعادی، اطاعت میں سوئے ادبی، رعونت۔ اپنی قوت و طاقت پر بھروسے ، اپنے عمل پر عجب، اور اپنے نفس اور خلق خدا کو اللہ کا شریک ٹھر انے کی وجہ ہے ہو۔اور اللہ كريم نے (خود پندى، سوئے ادلى، غرور و تكبر اور مخفى شرك كى دجہ سے مجھے ا پے دروازے سے و حتکار دیا ہو۔ مجھے اسے الحاعت سے الگ کر دیا ہو اور اپنی عبادت کی توفیق تجھے ہے چھین کر کھنے مصائب و آلام دنیوی، حرص و ہواار ادے اور آرزومیں مشغول کر دیا ہو۔ کیا مختبے معلوم نہیں کہ دنیا کی بیہ سب چیزیں مولا ے غافل کرنے والی ہیں۔ مختبے تیرے خالق کی نگاہ کرم ہے گرانے والی ہیں۔ جس خالق نے مختے وجود جینے کے بعد مرتبہ کمال تک پہنچایا ہے، مال و متاع ہے نوازا ہے اور دوسری کئی طرح طرح کی تعمتوں سے تیرادامن مراد کھر دیا ہے۔ خردار که دنیا کی به تعمیس مختبے تیرے مولاہے غافل کردیں اور تیری ساری توجہ غیر کی طرف مبذول ہو جائے۔ تیرے پروردگار کے علاوہ جو کچھ ہے سب غیر ہی تو ہے۔ غیر کواس کر یم پر ترجیج نہ دے۔ دہی تو تیر اخالق ہے۔ اپنی جان پر ظلم نہ کر کمیں ایبانہ ہو کر تواس کے حکم سے غافل ہو کر غیر میں مشغول ہواور اس آگ کا ایند هن بن جائے جس میں انسان اور پھر جلیں گے۔ پھر تو نادم ہواور اس وقت کی پشمانی کچھے کچھ فائدہ نہ دے تومد د کا طالب ہو گرتیری مدد نہ کی جائے۔ لاّر ضاکاطائب ہو گر تجھ ہے راضی نہ ہو۔ تو د نیا میں واپس آنا چاہے کہ تلافی مافات کرے اور اصلاح کرے گر کجھے واپس نہ کیا جائے۔ اپ آپ پر رحم کر اور اپنی جان پر ترس کھا۔ بجھے جھنے اسباب میسر ہیں۔ جتنی نعمتوں ہے تو نوازا گیا ہے ان سب کو اپ مولا کی اطاعت میں صرف کر اور ان اشیاء کے نور ہے قضاہ قدر کی ظلمتوں میں روشنی کا سامان باہم پہنچا۔ امر و نہی کو مضبوطی ہے پکڑ اور انہیں کے مطابق اپنے پرور دگار کے راستے میں چل امر و نہی کے علاوہ ہر چیز اس ذات کے سپر دکر دے جس نے بچھے پیدا کیا اور تجھے وجود خشا۔ اللہ کر یم کے ساتھ کفر نہ کر جس نے تجھے میڈا کیا۔ پروان چڑھایا۔ پھر نطفہ سے پیدا کیا گھر تجھے معتدل و مناسب ساخت انسان ہایا اس کے تھم کے علاوہ کی اور کے تھم پر عمل معتدل و مناسب ساخت انسان ہایا اس کے تھم کے علاوہ کی اور کے تھم پر عمل معتدل و مناسب ساخت انسان ہایا اس کے تھم کے علاوہ کی اور کے تھم پر عمل بیرا ہونے کا ارادہ نہ کر اور اس کی نئی کے علاوہ کی اور چیز سے نفر سنہ کر۔ و نیاد آخر سے میں صرف ای مر او پر قناعت کر اور صرف ای مگر وہ کونا پہند بیدہ خیال کر۔ آبی سب ای مر او اور ای مگر وہ کے تابع ہیں۔

جب تواپنے پرورد گار جل و علا کی فرمانبر داری کرے گا تو کا نتات تیرا تھم بجالائے گی اور جب تواس کی ممنوع کردہ چیز دل کو ناپند کرنے گا تو جمال ہو گا اور جس جگہ قیام کرے تجھے دور بھا گیس گے۔

اللہ تعالیٰ نے اپنی کی کتاب میں فرمایا: اے آدم کے بیٹے! میں اللہ ہوں۔ میرے سواکوئی معبود نہیں۔ میں ایک چیز سے کتا ہوں ہو جا تو وہ چیز عدم سے وجود میں آجاتی ہے۔ میری اطاعت کرتا کہ میں کو بی امور تیرے سیرد کردوں پھر تو بھی ایک چیز ہے کہ ہو جا اور وہ ہو جائے۔ رب قدوس نے فرمایا۔ اے دنیا! جو میری خدمت کرے تو بھی اس کی خدمت ہجالا۔ اور جو تیری خدمت کرے اے تھکادے۔ ل

ا - " تذكرة الموضوعات " از الفتنى س 175 - اور كمايه موضوع ب- به حديث قدى سي بلحد ان عبينه كي تفتلو ب- جيماكه الهنادي نے فيض القد يرن 305 ميں تصر سي كي ب-

جب الله تعالیٰ کی طرف ہے کسی کام ہے روکا جارہا ہو تو یوں بن جاکہ تیرے اعضاء میں طاقت ہی نہیں کہ تواس کام کو کر سکے۔ تیرے حواس مخل ہیں۔ تیرادل ست دربوانہ ہے تو عاجز و درماندہ ہے۔ تیراجسم مر دہ ادر خواہش نفسانی اور تقاضاء بھری سے محروم ہے۔ تھ میں طبعیت کار حیاباتی نہیں ہے۔ تیرے جسم کے گھر کا صحن گویا بے نور بہیادیں ویران اور چھت یو سیدہ ہے تو حس وحرکت سے خالی ہے۔ تیرے کان گویا بھرے حالا نکہ ان کو شنوا پیدا کیا گیا تھا۔ تیری آنکھوں پر تجاب ہیں۔ یا تیری آنکھیں آشوب چشم کی دجہ سے کچھ دیکھ نہیں سكتيل المخفي كي نظر نهيل آتاكه توشروع بصارت محروم ب- تيرب ہونٹ گویاز خی ہیں اور بات کرنے کے قابل شیں۔ تیری زبان گو گل ہے اور تو م کلا ہے۔ تیرے دانوں میں سخت در دے اور شدید تکلیف کی وجہ ہے یول نہیں سكتا- تيرے ہاتھ شل ہو چكے بين اور ان ميں پكڑنے كى سكت نہيں۔ حيرى ٹانگوں میں ارزش ہے۔وہ زخی ہیں اور توقدم اٹھانے سے قاصر ہے۔ تیری قوت شھوانی زائل ہو چکی ہے اور اب کچھے اس کو پور اکرنے سے کوئی دکچی نہیں رہی۔ تیرا پید جر اے۔ بھوک مٹ چکی ہے کھانے پینے کی ضرورت ہی نہیں۔ تیرے عقل میں فتورے۔ تو مخبوط الحواس ہو چکا ہے اور گویا تیراجہم ایک لاشہ ے جو قبر میں رکھاجا چکاہے۔

پس مجمم اللی پر ہمہ تن گوش ہو جا۔اے پور اکرنے میں دیرنہ کر اور جس چیز سے دہ روک دے اس سے رک جا،احتراز کر، پیٹھ جاادر ہاتھ تھی جے لے۔ قضاء و ق کے مامند میں نازاں میں میں میں انداز میں میں میں انداز کر میں میں انداز میں میں میں انداز میں میں میں میں میں

قدر کے سامنے مردہ، فانی اور معدوم ہوجا۔

ان شربیوں کو پی اس دواء کو استعال کر اور سے غذا کھا تا کہ تو شفاپائے۔ گناہوں اور خواہشات کے امر اض سے باذن اللہ ﴿ جائے۔

## ال كيلي سبقت لے جانے والے سبقت لے جانے كى كوشش كريں

حفرت شخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالی عنہ دار ضاہ نے فرمایا: اے

ہدہ نفس و هو ا و اصلانِ حق کی حالت کا ادعاء نہ کر۔ توبعہ ہُ ح صود ہوا ہے اور دہ

ہدہ مولا۔ تو د نیا کا طالب اور وہ عقبی کی بھلائی کے متلاشی۔ تیری نظر د نیا پر اور

ان کے نظر ارض و ساء کے رب پر۔ تو خلق سے مانوس اور وہ حق تعالیٰ کی محبت

کے گرفتہ۔ تیر اول د نیا کی زیب و زینت میں اٹکا ہے اور اُن کے دل عرش کے

مالک کی محبت میں اسیر ہیں۔ تو ہر نظر آنے والی چیز کا نخچیر اور وہ ہر چیز سے بے نیاز

صرف جمال خداوندی کے مشاہدہ میں مشغول۔ اللہ تعالیٰ کے یہ بعدے دونوں

جمان میں کامیاب و کامر ان ہیں۔ تو د نیا کے لذائذ و حظوظ کا قیدی ہے جبکہ اللہ

مقرب ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں اپنے مطلوب یعنی اطاعت اور حمر و شاکا ادر اک

مقرب ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں اپنے مطلوب یعنی اطاعت اور حمر و شاکا ادر اک

مقرب ہیں۔ اللہ کا فصل ہے جسے چاہتا ہے اپنے فضل سے نواز تا ہے۔ انہوں نے

مقر دیا۔ یہ اللہ کا فصل ہے جسے چاہتا ہے اپنے فضل سے نواز تا ہے۔ انہوں نے

مور دیا۔ یہ اللہ کا فصل ہے جسے چاہتا ہے اپنے فضل سے نواز تا ہے۔ انہوں نے

مور دیا۔ یہ اللہ کا فصل ہے جسے چاہتا ہے اپنے فضل سے نواز تا ہے۔ انہوں نے

مور دیا۔ یہ اللہ کا فصل ہے جسے چاہتا ہے اپنے فضل سے نواز تا ہے۔ انہوں نے

مور دیا۔ یہ اللہ کا فصل ہے جسے چاہتا ہے اپنے فضل سے نواز تا ہے۔ انہوں نے

مور دیا۔ یہ اللہ کا فصل ہے بی چسے بیا ہتا ہے اپنے فضل سے نواز تا ہے۔ انہوں نے

مور دیا۔ یہ اللہ کا فصل کی تو فیق سے مواظبت اختیار کی۔

سواطاعت خداوندی ان کی روح اور غذائن گی اور بید دنیاان کے حق میں نمت اور جزا تھر کے۔ گویا یکی ان کی جنت الماوی ہے کیونکہ ہر چیز میں وہ فعل خداوندی کو عیال دیکھتے ہیں جس نے اس دنیا کو تخلیق کیا اور دجود حشلہ یکی وہ اللہ تعالیٰ کے ہدے ہیں جن کے صدقے زمین اور آسمان کو ثبات حاصل ہے۔ انہی کے طفیل مرنے والوں اور زندوں کو سکون و قرار نصیب ہے کیونکہ یہ لوگ زمین کے او تاد ہیں جن کی دجہ سے زمین قائم ہے۔ ان میں سے ہر شخص ایک مضبوط پہاڑ کی مانند ہے۔ ان کے راستے میں نہ آور مزاحمت نہ کر کہ اس راہ میں وہ اپنے آباء اور او لادکی بھی پرداہ نہیں کرتے۔ وہ زمین پر چیلی اللہ تعالیٰ کی سب مخلوق سے بہتر لوگ ہیں ان پر اللہ تعالیٰ کی سب مخلوق سے بہتر لوگ ہیں ان پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے سلامتی اور پر کتیں ہوں جب تک کہ آسمان اور زمین باتی ہیں۔

## خوف در جاء ایمان کے گویاد و پر ہیں

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا : میں نے خواب دیکھا کہ محبد جیسی کوئی جگہ ہے جس میں دنیاو مافیھا ہے بیاز پکھ لوگ بیٹھے ہیں۔ میں نے سوچااگر فلال شخص یمال ہوتا توان درویشوں کو آواب شریعت سکھا تااورو عظو تلقین کرتا۔ دیکھتے ہی دیکھتے یہ درویش میرے اردگر دجمع ہوگئے۔ ایک بولا۔ عبدالقادر! آپ خود پکھے کیوں نمیں فرمادیتے ؟ میں نے کما۔ اگرتم چاہو تومیں ہی پکھ بیان کردیتا ہوں۔

پھر میں نے انہیں نفیحت کی اور کہا: جب تم و نیاسے لا تعلق ہو کر اللہ تعالیٰ کے ہو کررہ گئے ہو تو پھر اپنی زبانوں ہے لوگوں ہے کی چیز کے بارے مت پو چھو۔ اور جب تم زبان سے ترک سوال کر چکے ہو تو پھر اپنے دل کے ذریعے بھی سوال نہ کر و بلا شبہ دل کے ساتھ سوال زبان کے ساتھ سوال کرنے کی طرح ہے۔ جان لو کہ مخلوق کو سنوار نے اور بگاڑنے اور بلند و پست کرنے میں وہ ہر روز ایک نئی شان سے بچلی فرما تا ہے۔ بعض کو اعلیٰ علیین کے مرتبے پر فائز کر تا ہے اور بعض کو اسفل السافلین کی حد تک پست کر دیتا ہے۔

جنہیں دواعلی علین تک بلند کر تاہے انہیں ہروفت دھڑ کالگار ہتاہے کہ کہیں دواسفل السافلین میں نہ دھکیل دیے جائیں اور ساتھ یہ امید بھی ہوتی ہے کہ اللہ کریم انہیں بلند مقام پر قائم د ثامت رکھے گا۔

اور جنہیں اللہ تعالیٰ المفل السافلین کی حد تک پست فرمادیتا ہے انہیں یہ خوف بھی ہو تاہے کہ کمیں ہمیشہ ہمیشہ کیلئے ای پستی کے سز اوار نہ ٹھسر ائے جائیں اور یہ امید بھی ہوتی ہے کہ ہو سکتا ہے اللہ کریم کرم فرمائے اور اپنے فضل واحسان سے اعلیٰ علیمان کے مرتبے پر فائز کر دے۔ (یہ خواب دیکھنے کے بعد) میری آنکھ کھل گئی۔

# الله تعالى ير توكل كامياني كى دليل ب

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا: توالله تعالی کی نمتوں اور ان میں افزونی ہے اس لیے مجوب و محروم ہے کہ تو نے مخلوق اور اسباب و ذرائع پر بھر وسه کر لیا ہے۔ مخلوق اکل بالسنّت (سنت کے طریقے کے مطابق کھانا) کیلئے حجاب ہے۔ جب تک تو مخلوق کے عطیات اور ان کی دادود بش کاخو کرر ہے گاان کے آگے ہا تھ پھیلائے گااور ان کے پاس چکر لگائے گا الله تعالی کے فضل سے محروم رہے گاکیونکہ تو خلق کو الله کاشریک سمجھتا ہے۔ الله تعالی کے فضل سے محروم رہے گاکیونکہ تو خلق کو الله کاشریک سمجھتا ہے۔ اللہ السنّت سے محرومی کی سز ادی ہے۔ اکل بالسنّت سے مرادد نیاکی حلال چیزوں کو حلال طریقے سے حاصل کرنا ہے۔

پر جب تو نے مخلوق پر ہمر وسہ کونے اهداللہ تعالیٰ کے ساتھ انہیں شریک ہجھنے سے توبہ کی اور کسب کی طرف لوٹا تواب بھی اکل بالسنت کی نعمت سے محروم ہے کیونکہ تیر اہمر وسہ کسب پر ہے اور تواس سے آرام پاتا ہے اور اللہ کے فضل و کرم کو تو بھو لا ہوا ہے۔ اس لیے تو مشرک ہے۔ ہاں یہ شرک خفی لے ہے اور پہلے سے اس کی نوعیت مختلف ہے۔ اس پر بھی اللہ تعالیٰ تجھے سزادے گااور اپنے فضل سے محروم رکھے گا۔ اگر توکسب پر بھر وسہ کرنے اور اپنی قوت وطاقت اپنے فضل سے محروم رکھے گا۔ اگر توکسب پر بھر وسہ کرنے اور اپنی قوت وطاقت پر اعتماد کرنے کے جائے اللہ تعالیٰ کورزاق یقین کرے ای کو معبب اور آسانیال پر اعتماد کرنے والا یقین کرے اور یہ خیال کرنے لگے کہ و ھی ذات ہے جو کسب کی پیدا کرنے والا یقین کرے اور یہ خیال کرنے لگے کہ و ھی ذات ہے جو کسب کی پیدا کرنے والا یقین کرے اور یہ خیال کرنے سے بھی محت ومشقت نوگوں کے سامنے دریوزہ گری کی سزا سے دوچار کر کے دیتا ہے۔ کبھی محت ومشقت نوگوں کے سامنے دریوزہ گری کی سزا سے دوچار کر کے دیتا ہے۔ کبھی محت ومشقت نوگوں کے سامنے دریوزہ گری کی سزا سے دوچار کر کے دیتا ہے۔ کبھی محت ومشقت نوگوں کے سامنے دریوزہ گری کی سزا سے دوچار کر کے دیتا ہے۔ کبھی محت ومشقت نوگوں کے سامنے دریوزہ گری کی سزا سے دوچار کر کے دیتا ہے۔ کبھی محت ومشقت نوگوں کے سامنے دو نولی کالی چونئی کی آمنے ہے بھی زیادہ خفی ہے "

میں مبتا کر کے ویتا ہے۔ کبھی آپی بارگاہ کا فقیر مبادیتا ہے اور کبھی بغیر کی واسطہ کے محض اپنے فضل و کرم سے عطاکر تا ہے۔ تیرے اور اللہ تعالیٰ کے فضل و احسان کے در میان کوئی تجاب نہیں رہے گا۔ وہ تجھے اپنے فضل و کرم سے نواڑے گا۔ ہمنے غیر تجھے عطاکرے گا۔ تیری ہر سنرورت تیری چاہت کے مطابق پوری کرے گا۔ تیرے ساتھ اس کابر تاؤ مشفق و مہر بان طبیب کا ہو گا۔ جس طرح وہ اپنے مریض سے دوستانہ اندازسے پیش آتا ہے۔ اس کی پوری دیچے بھال کر تا ہے اللہ نقالی تیری ملمداشت فرمائے گا اور تجھے کسی کا محتاج نہیں منائے گا۔ ماسوا اللہ کے خیال سے تیراول پاک کردے گا ور اپنے فضل و کرم سے تجھے خوش کردے گا۔

جب تیرادل ہر ارادے، ہر شھوت، ہر لڈت، ہر مطلوب اور محبوب سے پاک ہو جائے گااور ارادہ خداوندی کے علادہ اور کچھ اس میں باتی نہیں رہے گا تو اللہ تعالیٰ تیرے دل میں تیرے مقبوم و مقدور کو حاصل کرنے کی طلب پیدا کردے گااور پھر تیری قسمت میں جو نعمتیں رب قدوس نے پہلے ہے لکھ دی ہیں کچھے ضرورت کے وقت بآسانی میسر ہو گئی اور پھر ان نعمتوں پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے شکر کی تو فیق بھی ارزانی ہو گی۔ اور تجھے یہ یقین بھی حاصل ہو جائے گا کہ یہ سب اس کا کرم ہے۔ ای کی دین ہے اور دہی تیر اراز تی ہے۔

تب تو شکر جالائے گا۔ معرفت حق حاصل ہو گی اور علم سے نواز اجائے گا۔ یہ جاننے کے بعد تو خلق سے اور دور ہو گا۔ لو گوں سے بے نیاز ہو گااور اللہ کے

مواء سےباطن کو خالی کرے گا۔

پر جب تیر اعلم اور یقین قوی ہو جائیں گے۔ کچھے شرح صدر کی دولت مل جائے گی، تیر ادل منور ہو جائے گا، کچھے قرب کی نعمت مل جائے گا کچھے ایک خاص مقام مل جائے گا اور حفظ اسر ارکی وجہ سے تیری اہلیت اور امانت داری واضح ہو جائے گا کہ میر ارزق مجھ تک چنچنے والا ہو جائے گا کہ میر ارزق مجھ تک چنچنے والا ہے۔ اس لیے کہ اللہ تعالی تیری عزت و توفیر میں اضافہ کرنا چاہتا ہے اور تجھ پر

ا پنے فضل دا حسان كواور بر هانا چاہتا ئے۔ رب قدوس كاار شاد ہے۔ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ آئِمَةً يَهْدُونَ بِاَمْرِنا لَمَّا صَبَرُوا و كَانُوا باياتِنا يُوقِنُونَ (السجده: 24)

''اور ہم نے بنایا ان میں سے بعض کو پیشوا، دور ہبری کرتے رہے ہمارے تھم سے جب تک وہ صابر رہے اور جب تک وہ ہماری آیتوں پر پختہ یقین رکھتے تھے۔''

وَالَّذِيْنَ جَاهَدُواْ فِيْنَا لَنَهُدِينَهُمْ سُبُلَنَا (العَكبوت:69)
"اور جو (بلند ہمت) مصروف جماد رہتے ہیں ہمیں راضی
کرنے کے لیے ہم ضرور دکھادیں گے انہیں اپنے رائے"
وَاتَّقُواْ اللهُ وَیُعَلِمُکُمُ اللهُ (البقرہ: 282)

"اور ڈرا کرو اللہ سے اور سکھاتا ہے تہیں اللہ (آواب معاشرت)"

پھر تجھے امور بحوید سونپ دیے جائیں گے۔ توکا نئات میں تصرف کرے گا۔ اللہ تعالیٰ کااذن داضح ہوگا۔ جس میں کوئی شک نہیں ہوگا۔ تجھے بھوین کے اختیار میں ایسے واضح نشانات دیے جائیں گے جو چیکتے سورج کی طرح ظاہر و باہر ہو نگے۔ توکا نئات میں لذیذ ترین کلام اور ہر جھوٹ، ہواجس نفسانی ہے اور وسادس شیطانی ہے پاک الہام کے ذریعے تصرف کرے گا اللہ تعالیٰ نے اپنی کسی کتاب میں فرمایا: اے این آدم میں اللہ ہوں۔ میرے سواء کوئی عبادت کے لائق منیں۔ میں ایک چیز کو کتا ہوں ہو جا تو دہ ہو جاتی ہے۔ میری اطاعت کر میں یہ مقام دوں گاکہ جب تو کسی چیز کے بارے کے گاہو تو دہ ہو جائے گی۔

اور ایسے معجزات کئی انبیاء داد لیاء اور خواصان بارگاہ کے ہاتھوں صدور جوئے ہیں۔علیھم الصلوفة والسلام.

### خلق سے خالق اور دنیا سے دنیا پیدا کرنے والے کی طرف سفر کر

حضرت مینی عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه نے فرمایا : جب مختلے وصول الی الله کی دولت مل گئی توالله کی توفیق ادر اس کے قریب کرنے سے مختلے قریب خداد ندی کامقام حاصل ہو گیا۔

وصول الى الله كا مطلب يہ ہے تو خلق ہے ، حرص و ہوا ہے اور خواہش وار اوہ ہے فكل جائے اور الله تعالىٰ كے فضل اور اس كے ار اوہ كے ساتھ شاہت ہو جائے۔ بلحہ اس كے حكم ، امر اور فعل كے ساتھ تجھے ثبات مل جائے۔ اس حالت كو فناء ياد صول الى الله كہتے ہیں۔

وصول الی اللہ وہ عادی اور معقول وصول نہیں کہ ایک جسم دوسرے تک پہنچ گیا کیونکہ اللہ تعالیٰ کی توبیہ شان ہے۔

لَيْسَ كَمِفْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيْعُ الْعَلَيْمُ (الثورى: ١١)
"نهيس م اس كى مائند كوئى چيز اور وہى سب كچھ سننے والا
ديكھنےوالا ہے"

اللہ تعالیٰ اس بات ہے کہیں بلند ہے کہ اسے اس کی مخلوق کے مشابہ ٹھسر ایاجائے یاس کی تخلیق کر دہ اشیاء پراسے قیاس کیاجائے۔

وصول الی اللہ اہل وصول کے نزدیک معروف چیز ہے۔ اللہ تعالی اپنے ہدوں کو خود اس کیفیت ہے آگاہ فرمادیتا ہے۔ ہر ایک کا اس میں مقام جدا جدا ہے۔ اور کسی کو دوسرے کے ساتھ شریک نہیں کرتا۔ یہ اللہ اور اس کے رسولوں، نبیوں اور ولیوں کے در میان راز ہے۔ جس کی حقیقت کوبیان نہیں کیاجا سکتا ہے۔ اور اس سے یا تواللہ تعالی آگاہ ہے یااللہ تعالی کے یہ محبوب، عدے۔ ایسا بھی ہوتا ہے کہ مرید کے راز سے شیخ بے گانہ ہوتا ہے اور شیخ اور اللہ تعالی کے در میان راز سے مرید سلوک میں شیخ کی حالت در میان راز سے مرید بے گانہ ہوتا ہے۔ حالا نکہ مرید سلوک میں شیخ کی حالت در میان راز سے مرید بے گانہ ہوتا ہے۔ حالا نکہ مرید سلوک میں شیخ کی حالت

كدروازك كي چوكف تك پينج يكابو تاب

پس جب مرید شخ کی حالت کو پنج جاتا ہے تواسے بیخ ہے الگ کر لیا جاتا ہے اور اس کی روحانی کفالت سے واپس لے لیا جاتا ہے۔ اس کے بعد اللہ تعالی ایخ بعدے کواپ کرم وعنایت کی گود میں لے لیتا ہے اور د نیاہ ، ہو کو ایٹ کرم وعنایت کی گود میں لے لیتا ہے اور د نیاہ ، ہو کر اللہ کائن جاتا ہے۔ گویا شخ کی حقیقت اس دایہ کی تھی جو دو سال تک دود ہ پلانے کا فریضہ سر انجام دیت ہے اور جب دوسال کا عرصہ بیت جاتا ہے تو اب پلانے کا فریضہ سر انجام دیت ہے اور جب دوسال کا عرصہ بیت جاتا ہے تو اب پلانے کا فریضہ سر انجام دیت ہے اور جب دوسال کا عرصہ بیت جاتا ہے تو اب خواہش وار ادر میں اس کے کہ حرص و صوااب زائل ہو چکی ۔ اور شخ کا فریضہ خواہش وار ادر و کو توڑنا تھا اب جبکہ خواہش وار ادرہ زائل ہو چکی ۔ اور شخ کا فریضہ خواہش وار ادرہ زائل ہو گئے تو کوئی کدور ہے اور نقص باتی نہیں رہاس لیے شخ کی ضرورت نہیں رہی۔

جب توواصل می ہو گیا جیسا ہم نے بیان کیا تو ماسوااللہ سے احر از کر۔ بر حق کے اور کوئی وجود نہ دیکھ۔ نہ نفع و نقصان میں نہ منع وعطامیں اور نہ ہی خوف ور جاء میں۔ بلکہ خدائے عزوجل کو تقوی و مغفرت کا اہل یقین کرے۔ تیر کی نظر ہمیشہ اس کے فعل پر رہے لمحہ لمحہ اس کے تھم پر متوجہ رہ۔ ہمیشہ اس کی تابعد اری کر اور دنیااور آ ترت میں سب سے کٹ کر اس کا ہور ہے۔

دل علق خداکونہ دے۔ خلق کواس طرح بے ہم سجھ جس طرح کہ
ایک آدمی جس کے ہاتھ ایک جابر، عظیم مملکت فرماز دا، سطوت کے مالک
بادشاہ نے پیٹے پیچے باندھ دیے ہوں۔ اس شخص کے گلے میں قلادہ اور پاؤں میں
بیڑی پڑی ہو۔ پھر اسے صنوبر کے ایک بڑے در خت کے ساتھ لاکا دیا جائے جو
ایک وسیع و عمیق نہر کے کنارے کھڑ اہو۔ نہر سے منہ زور موجیس اٹھ رہی
ہوں۔ پانی تیزی سے چل رہا ہو۔ بادشاہ اپنی کرسی پربڑے تمکنت کے ساتھ بیٹھا
ہو۔ اور کرسی بھی وہ کہ اس کی او نچائی آسان تک پہنچی ہو۔ بادشاہ کی کرسی کے
العنان ہو۔ جو چاہے کرے جیسے چاہے تصرف کرے۔ اور بادشاہ کی کرسی کے
العنان ہو۔ جو چاہے کرے جیسے چاہے تصرف کرے۔ اور بادشاہ کی کرسی کے

نزدیک ہر قتم کا اسلحہ تیرو کمان، نیزے ، بھالے ، تکواریں سب کچھ موجود ہو۔ بادشاہ جس چیز سے جاہے اسے قتل کرے۔ جتنے تیر چاہے اس کے جسم پر برسائے۔کیااس بادشاہ کو چھوڑ کر مصلوب شخص سے بہتری کی امیدر کھنا، بادشاہ سے بے خوف ہو کر مصلوب سے ڈرنامناسب ہے ؟ ہر گز ہر گز نہیں۔

مخلوق ہے لولگانااور بادشاہ حقیقی کو چھوٹر دینا قرین دانشمندی نہیں۔ کیا ایسے مخص کویاگل، مجنون اور فاتر العقل نہیں کہاجائے گا۔

ہم بھیرت کے بعد اندھے پن سے دصول کے بعد دوری سے اللہ تعالیٰ کی پناہ چاہتے ہیں۔ اور دعا کرتے ہیں کہ مالک حقیقی! ہمیں قرب کے بعد دوری سے ہدایت کے بعد ضلالت و گمر ابی سے اور ایمان کے بعد کفرے محفوظ رکھ۔

ونیاس بوی نهرکی اندہ جس کا ابھی ہم نے ذکر کیا ہے۔ روز روزاس کا پانی بردھ رہا ہے۔ یعنی و نیا ہیں بنی آدم کی شہوات ولذات جن میں روز روزا ضافہ ہو تا جا تا ہے۔ نوع ہو کا اسلامت میں ادا آلام و مصائب ہیں۔ اور اس کی قسمت میں کئی مسائل کا سامنا لکھا ہے جو نعمیں اسے میسر ہیں وہ بھی آفات سے محفوظ نہیں۔ یول عظمند کیلئے و نیا کی زندگی میں راحت و آرام کا کوئی سامان نہیں۔ عیش و عشر ت تو در حقیقت آخرت کی چیز ہے۔ مگر اس کے حصول کے لیے ایقان کی دولت و رکار ہے۔ صرف اہل ایمان ہی اخر دی نعموں سے لطف اندوز ہوں گے۔ نبی درکار ہے۔ صرف اہل ایمان ہی اخر دی نعموں سے لطف اندوز ہوں گے۔ نبی کر یم عقیقہ نے فرمایا: کا عیش الله عیش الله عیش الله خور قوال آخرت کی راحت کے سواء کوئی راحت نہیں۔ ایک اور حدیث ہے۔ ناد اُجَةَ لِلْمُؤْمِنِ دُوْنَ لِقَاءِ رَبِّهُ کُلُ۔ مؤمن کے لیے ایپٹار ب کی ملا قات کے علادہ کوئی چیز راحت نہیں۔ پھر کر آخر من کے لیے ایپٹار ب کی ملاقات کے علادہ کوئی چیز راحت نہیں۔ پھر کر آخر من کے لیے ایپٹار ب کی ملاقات کے علادہ کوئی چیز راحت نہیں۔ پھر

ا ۔ خاری کی ایک عدیث کا قطعہ ہے۔ دیکھیے حدیث نمبر 3796۔ راوی حضرت انس بن مالک ہیں۔

۲ ۔ یہ حدیث مرفوع نمیں۔امام احمد نے اسے "الذهد" میں ص ۱۹۶ پر ابراہیم تھی ہے۔ انہول نے عبداللہ بن معود سے روایت کیا ہے۔اس کی شد منقطع لگتی ہے۔

فرمايا - اَلدُّنْيَا سِجْنُ الْمُؤْمِنِ وَجَنَّهُ الْكَافِرِ أَ وَنَامُو مِن كَيلِيَّ زَيْران اور كافر كيليَّ جنت بَ"ايك حديث مِن فرمايا:

التَّقِيُّ مُلْجَمَّ لِي "متقى كمنه مين لگام بوتى ب"

ان احادیث اور واضح دلائل کے ہوتے ہوئے کوئی دنیا میں راحت و سکون کی زندگی کادعویٰ کیسے کر سکتا ہے۔ ساری راحت تو مخلوق سے الگ ہونے اور اللہ کر یم سے موافقت اور خود سپر دگی میں ہے پس بند ہمؤ من تو دنیا ہے نکل چکا۔ پس ایک صورت میں اس دنیا کی نعمیں رافت ور حمت لطف و کرم اور صدقہ و خیرات ہیں۔

بیاروں کے لگائے ہوئے زخم تکلیف دہ نہیں ہوتے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عند فرماتے ہیں : میں تہیں ہو۔
یہ نصیحت کرتا ہوں کہ اپنی تکلیف کا شکوہ کسی سے نہیں کرنا۔ کوئی بھی ہو۔
درست ہویاد شمن - یہ تکلیف تیرے رب کی طرف سے ہاس پراسے الزام نہ
دے۔ بلحہ بھلائی کا اظہار کر اور شکر جا لا۔ بغیر نعمت کے جھوٹا شکر اس سچ
شکوے سے بہتر ہے جو تونے مصیبت کے آنے پر کیا ہے۔ کیونکہ یہ اس ذات کا شکوہ ہے جس نے پہلے مجھے بے شمار نعمتوں سے نواذا ہے۔

ا صحیح مسلم کتاب الدهد کی پہلی حدیث ہے۔ راوی حضرت الاہ ہر برہ ہیں۔ مفہوم یہ ہے کہ حضرت مو من دنیا کی شہوات ولذات ہے روک دیا گیا ہے اور سخت اطاعت کا اے مکاف تھر ایا گیا ہے۔ مرنے کے بعد ہی اس کیلئے راحت اور اللہ تعالی کی عطاکر دواور تیار کر دوایہ کی تعمیر ایکن کافر کیلئے صرف اور صرف دنیا کی بہتیں ہیں۔ اور دنیا کی تعمیر ہیں جب کا فر مرتا ہے تو وائی عذاب اور اید کی شقاوت کا مزاوار تھم تا ہے۔

الے قرطتی نے "الجامع لاد کام القرآن "میں جار 161 تقل فرمایا ہے۔ اور "فیہ هدی المعتقین" کی کی شرح میں فرمایا ہے کہ تقوی لفت میں قات کلام کو کہتے ہیں۔ اور اس نہ کورہ حدیث سے استدلال فرمایا ہے۔ اور اس پر یہ الفاظ زیادہ کے ہیں۔ "والمتقی فوق المؤمن والمطانع" تقی ہے مرادوہ تحقی ہے جو ممل صاح کی وجہ ہے گناہ ہے چتا ہے اور اس کی دعا صرف عذاب خداو تدی سے حرادوہ تحقی ہوئی ہے۔

رب قدوس كالرشاد ب-

وَإِنْ تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللهِ لاَ تُحْصُوْهَا (ايراتيم:34)

"أوراً گرگناچا مو توالله کی نعمتوں کو تو تم ان کا شار نمیں کر کتے"

اللہ تعالیٰ کی تم پر کتنی نوازشیں ہیں۔ لور تو ہے کہ انہیں جانتا ہی نہیں ہے۔ خلق سے لومت لگا۔ کسی فرد مخلوق سے مانوس نہ ہو۔ اپنی حالت سے کسی کو مطلع نہ کر بہت تیر اانس اللہ عزوجل سے ہو اور مخجے صرف ای سے سکون ملے۔ تیراگلہ و شکوہ صرف ای کے سامنے ہو۔ دوسر اکوئی مخجے نظر بھی نہ آئے۔ کیونکہ دوسر اکوئی نخجے نظر بھی نہ آئے۔ کیونکہ دوسر اکوئی نہ نفع دے سکتا ہے اور نہ نقصان۔ نہ کچھ دے سکتا ہے اور نہ چھن سکتا ہے اور نہ خوت کا نہ بلند کر سکتا ہے اور نہ چھن سکتا ہے اور نہ کوئی کسی وحرکت دے سکتا ہے اور نہ دولت دغی نہ کوئی کسی کو حرکت دے سکتا ہے اور نہ دولت دغی نہ کوئی کسی کو حرکت دے سکتا ہے اور نہ دولت دغی نے نہ کوئی کسی کو حرکت دے سکتا ہے اور نہ دولت دغی نے نہ کوئی کسی کو حرکت دے سکتا ہے اور نہ والی سے باتھ میں ہے۔ ہر چیز ای کے لؤن اور حکم سے جاری ہے اور ہر ایک نے اس کے ہاتھ میں ہے۔ ہر چیز ای کے لؤن اور حکم سے جاری ہے اور ہر ایک نے اس کے ہاں اندازہ مقرر کے جو پہلے ہونا ہے دہ بعد میں اور جو بعد میں ہونا ہے دہ پہلے نہیں ہوسکا۔ ہے۔ جو پہلے ہونا ہے دہ بعد میں اور جو بعد میں ہونا ہے دہ پہلے نہیں ہوسکا۔

رب قدوس كاار شاد كراى ب-

وَإِنْ يَمْسَسُكَ اللهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ. وَإِنْ يُرِدُكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَادَّلِفَصْلِهِ يُصِيْبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ يُشَاءُ مِنْ

عِبَادِهِ وَهُوَ ٱلْعَفُورُ الرَّحِيْمِ (بِولْس : 107)

"ور اگر پنچائے مجھے اللہ تعالی کوئی تکلیف تو نمیں کوئی دور

کرنے والدائے بجز اس کے اور اگر ارادہ فرمائے تیرے لیے کئی

محلائی کا تو کوئی رد کرنے والا نمیں اس کے فضل کو سر فراز فرما تا

ہے اپنے فضل و کرم ہے جس کو جاہتا ہے اپنے ہیدوں ہے اور
وہی بہت مغفرت فرمانے والا ہمیشہ رحم کرنے والا ہے"۔

اگر تونے شکوہ کیا حالا کا کہ تو خیر وعافیت ہے ہاور تیر ہیاں اللہ کادیا سب کچھ ہے محض اس لیے کہ اور نعمتیں عطا ہوں اور تو نے اللہ کے فضل و کرم ہے آئکھیں موند لیں تو تو نے اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کی ناقدری کی۔ خیر وعافیت کو حقیر خیال کہا۔ اللہ تعالیٰ تجھ سے ناراض ہو گا اور تجھے ان نعمتوں ہے محر وم کر دے گا۔ سب کچھ چھین کر تیرے گلے اور شکوے کو بچ ثابت کر دے گا۔ تو اور نیادہ مصیبتوں میں مبتلا ہو گا۔ اس کی عقوبت میں شدت آجائے گی۔ اپنی نظر سے تجھے گر اکر ذلیل در سواکر دے گا۔

شکوہ سے پوری طرح احراز کر مکڑے مکڑے ہوجائے تیراگوشت قینچیوں سے کاٹ دیاجائے پھر بھی شکوہ کی زبان نہ کھول۔ اپنے آپ کو (شکوہ و شکایت سے ) دور رکھ اور خوف خداکر۔ اللہ تعالی سے ڈر۔ اس ذات سے حذر کر، چھوڑ دے۔ پر ہیز کر پر ہیز اگر مصائب صرف اس دجہ سے آتے ہیں کہ انسان اپنے رب کا شکوہ کر تا ہے۔ ہملا مصائب صرف اس دجہ سے آتے ہیں کہ انسان اپنے رب کا شکوہ کر تا ہے۔ ہملا اس ار خم الراحمین کا شکوہ بھی ہو سکتا ہے۔ وہ جو خیر آلحا کمین، علیم اور رؤدف رحیم ہو سکتا ہے۔ وہ جو خیر آلحا کمین، علیم اور رؤدف رحیم میں زبان کھلے حاشا و کل۔ وہ تو آپنے بہدوں پر برا الطف و کرم کرنے والا ہے کی پر ظلم نہیں کر تا۔ وہ علیم و مشفق طبیب کی مانند اپنے بہدوں کر میں الو الا اور انہیں رحمت کی نظر سے دیکھنے والا ہے۔ کیاشفیق و مربان ور حیم والدہ کو تہمت دی جاسکتی ہے۔ نبی کر یم علیف نے فرمایا۔ والداور مہربان ور حیم والدہ کو تہمت دی جاسکتی ہے۔ نبی کر یم علیف نے فرمایا۔ والداور مہربان ور حیم والدہ کو تہمت دی جاسکتی ہے۔ نبی کر یم علیف نے فرمایا۔ والداور مہربان ور حیم والدہ کو تہمت دی جاسکتی ہے۔ نبی کر یم علیف نے فرمایا۔ والداور مہربان ور حیم والدہ کو تہمت دی جاسکتی ہے۔ نبی کر یم علیف نے فرمایا۔ والداؤر مہربان ور حیم والدہ کو تہمت دی جاسکتی ہے۔ نبی کر یم علیف نے فرمایا۔ والداؤر میں الوالدہ کو تہمت دی جاسکتی ہے۔ نبی کر یم علیف نے فرمایا۔

ا ۔ مسیح للخاری حدیث نمبر 5999۔ رادی عمر بن الخطاب رضی اللہ عند ۔ فرماتے ہیں کہ نی کریم ملیقہ کی خدمت اقد س میں ایک عورت نے .

جب قید یول میں اپنے کے کوپایا قاسے اٹھالیا۔ اپنے سے سے اٹھایاوردودہ دیا۔ آپ علیقہ نے فرمایا۔
تہاری کیارائے ہے۔ کیا یہ عورت اپنے کے آگ میں چیکے گا۔ ہم نے عرض کی : نہیں جب تک اس کی
قدرت ہوگ ہے کو آگ میں نہیں چیکے گا۔ آپ علیق نے فرمایا: جتنی یہ عورت اپنے ہے پر مربان ہا اللہ
اس سے کمیں زیادہ اپنے عدول پر مربان ہے میں کہ تا ہوں کہ حدیث میں یہ اشارہ دیا گیا ہے کہ انسان تمام امور
میں اللہ تعالی سے تعلق رکھے۔ تعلق نہ کوا پی جا جت کیلئے اس کا تصدر کرنا چاہیے جو اس پر زیادہ رہے و مربان ہے۔

"الله تعالی این بندے پر اس سے زیادہ مهربان ہے جتنی ماں اپنے بچے پر مهربان ہوتی ہے"

حن ادب سے کام لے۔ آب انسان مصیبت آئے اور صبر کایارہ نہ ہو تو مکلف صبر کر۔ اگر رضاء و موافقت کی ہمت نہیں تو صبر سے کام لے۔ اگر فناء و نیستی حاصل نہیں تو موافقت کر۔ اگر مفقود کر دیا گیا ہے تو فنا اختیار کر۔ اے کبریت احمر! تو کمال پایااور دیکھا جارہاہے؟

كيا تونے الله تعالى عزوجل كاتية ارشاد گرامي شيں سنا!

كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرُهُ لَكُمْ، وَعَسَى اَنْ تُحِبُّواْ شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى اَنْ تُحِبُّواْ شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى اَنْ تُحِبُّواْ شَيْئًا وَهُوَ شَرِّلُكُمْ وَعَسَى اَنْ تُحِبُّواْ شَيْئًا

(القره:216)

"فرض کیا گیاہے تم پر جہاد اور دہ ناپندہے تمہیں۔ اور ہو سکتا ہے کہ تم ناپند کروکسی چیز کوحالا نکہ وہ تمہارے لیے بہتر ہواور ہو سکتاہے کہ تم پند کروکسی چیز کوحالا نکہ وہ تمہارے حق میں بری ہواور (حقیقتِ حال)اللہ ہی جانتاہے اور تم نہیں جانے "

حقیقت اشیاء کاعلم مخفی رکھا گیا ہے اور مختے اس سے مجوب کردیا گیا ہے سوئے ادبی نہ کر۔ کوئی چیز مختے پہند ہے یانہ پہند حکم خداد ندی پر نظر رکھ۔ اگر تو تقویٰ کی حالت میں ہے جو کہ راہ سلوک کا پہلا قدم ہے تو مصیبت ہویا نعمت شرع کی انتباع کر۔ اگر حالت ولایت میں ہے جو راہ سلوک میں دوسر اقدم اور تجھ میں ابھی خواہش باتی ہے توامر کے کی انتباع کر اور اس سے تجاوز نہ کر۔ فعل خداد ندی

ا حرام و حلال بیں شریعت کی پیروی ضروری ہے لیکن مباحات یعنی جن امور کے بارے شریعت میں کوئی تھم نسیس ان کے کرنے یانہ کرنے میں امر باطنی کی اتباع ضروری ہے جو الهام والقاء کی ایک صورت ہے۔ اولیاء کرام کوبذریعہ الهام جب تک مباحات کے بارے کوئی تھم صادر نمیں ہوتا اشظار کرتے ہیں۔ بعض او قات مباح امور پر عمل بذریعہ الهام لولیاء پر واجب ہوجاتا ہے (مترجم)

ہے موافقت کر اور شیوہ کشلیم در ضااختیار کر۔اگر بدلیت ،غوثیت اور صدیقیت کی حالت میں ہے جوراہ سلوک کی انتاء ہے تو فناد محومو جا۔

تقدیر کے رائے ہے ہٹ جااور اس کی راہ میں نہ آ۔خواہش نفسانی اور ح ص وہواکو ختم کر دے اور شکوہ کی زبان پر مہر لگادے۔

(حسبِ حالت) اگر تو نے ایبا کیا: (یعنی شریعت کی پابعدی کی۔ امر باطن کی پابعدی کی یابعدی کی۔ امر باطن کی پابعدی کی یابعدی کی باطن کی پابعدی کی یابعدی کی یابعدی کی یابعدی کی یابعدی کی یابعدی کی پابعدی کی یابعدی کی یابعدی کی اضافہ فرمائے گا اور اگر وہ شر ہے تو اس میں اپنی اطاعت میں الله تعالی تیری حفاظت فرمائے گا۔ تجھے ملامت دور کرے گا۔ مصیبت میں تجھ کو مخفور کر دے گا (یعنی تجھ پر یہ حالت طاری کر دے گا کہ تجھے مصیبت میں تجھ کو مخفور کر دے گا (یعنی تجھ پر یہ حالت طاری کر دے گا کہ تجھے مصیبت میں تبھی نہیں ہوگا) حتی کہ اپنے دفت پر مصیبت ٹل جائے گی اور شر دور ہو جائے گا جس طرح رات گزرتی ہے تودن کو چھوڑ کر چلی جاتی ہے اور موسم مرمامیں سر دی ختم ہوتی ہے توگری آ جاتی ہے۔

یہ گردش لیل و نہار اور موسموں کی تبدیلی اہل علم کیلئے قدرت خداوندی کے دلائل ہیں ان سے نصیحت پکڑو۔ پھر انسان ہیں گناہ، خطااور جرم کا داعیہ ہے۔ ای وجہ سے دہ اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کر تا ہے اور عصیا شعار ہو جاتا ہے لیکن یادر کھ کر یم کی بارگاہ میں تو صرف وہ حاضر ہو سکتا ہے جو ان گناہوں اور لغز شوں سے پاک ہو۔ اللہ تعالیٰ کے آستانہ کی چوکھٹ پر بوسہ صرف وہی دے سکتا ہے جو دعاوی کے میل پچیل سے پاک ہو۔ جس طرح کہ بادشاہ کی ہمنیشن صرف وہ ہو سکتا ہے جو ہر فتم کی ناپاکی میل کچیل اور گندگی سے پاک صاف ہو۔ یہ مصیبتیں گناہوں کو مٹانے والی اور انسان کو پاک کرنے کا ایک ذریعہ، ہیں۔ نی مصیبتیں گناہوں کو مٹانے والی اور انسان کو پاک کرنے کا ایک ذریعہ، ہیں۔ نی

حِمٰی یَوْمِ کَفَّارَهٔ سَنَةٍ لِ "ایک دن کاخارسال ہمر کے گناہوں کا کفارہ ہے" وعدہ و فاکر اور دیکھ تو کس ذات سے معاہدہ کر چکا ہے!

حفرت شیخ رضی اللہ تعالی عنہ دار ضاہ نے فرمایا: اگر تو ضعیف العقیدہ ہے اور تیرے یقین میں کمی ہے اور تو نے دعدہ کرر کھاہے تواسے پورا کر اور دعدہ خلافی نہ کرکہ کہیں تیرایقین نہ ڈ گرگا جائے اور ایمان رخصت ہو جائے۔اور اگر تو صاحب یقین ہے اور تیرا عقیدہ مضبوط ہے تو پھر اللہ تعالیٰ کے تواس خطاب کا مصدات ہے۔

إِنَّكَ الْيَوْمُ لَدَيْنَا مَكِيْنٌ آمِيْنٌ (يوسف: 54)

"آپ آئے ہے ہمارے ہال بڑے محترم (اور) قابل اعتماد ہیں"

یہ خطاب بچھ سے باربار ہو گا اور تیر اشار خاصان بارگاہ میں بلحہ خاص الخاص میں ہوگا۔ تیر ااپنانہ کوئی ارادہ رہ گا اور نہ مطلب کہ تواس پر اترائے اور تیری نظروں میں نہ کوئی مقام ہو گا اور نہ منزل کہ جے دیکھے اور خوش ہو۔ پس تو لحمہ بلعہ یوں کی طرف پر کشارہ گا اور ٹوٹے ہوئے اس بر تن کی طرح ہو جائے گاجس میں کوئی مائع نہیں ٹھمر تا۔ ہو تیرے ول میں بھی کوئی ارادہ، کوئی مصلت اور دنیاد آخرت کی کسی چیز کا قصد نہیں ٹھمر سکے گا۔ تو ماسوااللہ سے پاک خصلت اور دنیاد آخرت کی کسی چیز کا قصد نہیں ٹھمر سکے گا۔ تو ماسوااللہ تعالیٰ کی رضاو خوشنودی سے بہرہ مند ہو جائے گا۔ جب اللہ تعالیٰ کی رضاو خوشنودی سے بہرہ مند ہو جائے گا۔ جب اللہ تعالیٰ کی ماون کو شنودی سے بہرہ مند ہو جائے گا۔ جب اللہ تعالیٰ کی ماون کے گا تو تو اس فعل خداد ندی سے لطف و سرور طرف سے کوئی بھلائی یابر ائی آئے گی تو تو اس فعل خداد ندی سے لطف و سرور حاصل کرے گا۔

ا الفتنى في "قركرة الموضوعات" مين ص 206 ير ذكر كيا ب اور كما ب كربي ض 206 ير ذكر كيا ب اور كما ب كربي ضعيف ب القضائل في "الشحاب" ج 71/1 مين عبدالله بن مسعود ب روايت كيا ب آپ فرماتے بين كدر سول الله عليه في فرمايا: الحمى حظ كل مؤمن من النار. و حمى ليلة يكفو خطايا سنة مجومة ريد عديث بهت ضعيف ب -

ایسے بیں تجھ سے ایک وعدہ کیا جائے گا اور جب اس وعدہ سے تجھے طمانیت ہو گئی اور تجھ بیس کمی قتم کا ارادہ پائے جانے کی علامت پائی گئی تو تجھے اس سے اعلیٰ اور اشر ف و عدہ کی طرف منتقل کیا جائے گا۔ پھر پہلے وعدہ کے عوض تجھے اس سے خنا حاصل ہو گی علوم و معارف کے دروازے تیرے لیے کھول دیے جائیں گئے اور اس منتقلی میں جو حقائق ، جو حکمتیں اور مصلحین پوشیدہ ہیں تجھے معلوم ہو جائیں گے۔

اور جب معارف و حقائق کے دروازے کھول دیے جائیں گے تو حفظ حال پھر حفظ مقام اللہ اسر ار میں تیری امائتداری کو پردھا دیا جائے گا۔ تجھے شرح صدرے فصاحت لسان ہے اور حکمت بالغہ سے پہلے ہے بردھ کر نوازا جائے گا۔ تجھ پر اللہ تعالی اپنی محبت کا پر تو ڈالے گا۔ تو پوری مخلوق کا محبوب بن جائے گا۔ جن وانس اور ان کے علاوہ سب مخلوق و نیاد آخرت میں تیری محبت کادم ہھر نے والے ہول گے۔ کیونکہ تو حق تعالیٰ کا محبوب بن جائے گا۔ اور خلق ساری حق کی دشمنی اللہ تعالیٰ کی محبت میں داخل ہے جس طرح مخلوق کی دشمنی اللہ تعالیٰ کی ویشہ میں داخل ہے جس طرح مخلوق کی دشمنی اللہ تعالیٰ کی ویشہ میں داخل ہے جس طرح مخلوق کی دشمنی اللہ تعالیٰ کی ویشہ میں داخل ہے جس طرح مخلوق کی دشمنی کا سبب ہے۔

جب تواس مقام دمر ہے کوپالے گاکہ کسی چیز کی خواہش تیرے دل میں نہیں رہے گی تواس دفت تیرے دل میں کسی چیز کاارادہ پیدا کر دیا جائے گا۔ پس جب اس چیز کی خواہش تیرے دل میں محقق ہوگی تواس چیز کودور کر دیا جائے گا،

ا حال ایک کیفیت ہے جو تبدیل ہوتی رہتی ہے۔ اور جب انسان حفظ حال میں کوشش کرتا ہے تو یہ کیفیت مستقل ہو جاتی ہے اس کو مقام کتے ہیں۔ حال کے بعد مقام ہے اور ان کی حفاظت صرف بند مقام اوگوں کا کام ہے۔ میں تیرے مقام کوبند کر دیا جائے گا۔ حفظ ۲ - جو اسر ار انسان پر منکشف ہوتے ہیں ان پر پردہ ڈالنا ضروری اور مردائی ہے ورنہ کشف وبال ہے۔ اسر ادکی حفاظت ترتی کاموجب ہے۔ اس انتقاری میں اضافہ اللہ کی بہت یوی عطا ہے۔ (مترجمہ)۔

#### ایمان نام ہے عزیمت اور یقین کا

نی کریم علی کی حدیث دع مایریشک المی ما لا یویشک کی حدیث دع مایریشک المی ما لا یویشک کی معلق «مفتوک مفتته چیز کواختیار کر"کے متعلق حضرت شیخ عبدالقادر جیلائی رضی الله تعالی عنه دارضاه فرماتے ہیں۔

جب مشتبہ اور غیر مشتبہ دونوں پہلو کسی چیز میں پائے جارہے ہوں تو عز بمت پر عمل کرناچا ہے اور وہ پہلوا ختیار کرناچا ہے جس میں کسی فتم کااشتباہ اور شک نہ ہواور مشکوک اور مشتبہ پہلو کو ترک کر دیناچا ہے۔

اگر مشتبہ اور مشکوک چیز الی ہو جودل میں کھکا پیدانہ کرے جیماکہ نی کریم علی نے فرمایا :المافیم حَوَّازُ الْقُلُوبِ لِی

"كناهوه بجودلول ميس كفئكتاب"

تو بھی تو قف کرے اور امر باطنی (الهام) کا انظار کرے۔ اگر (بذریعہ الهام) تھم مل جائے تواہے قبول کرلے اور اگر روک دیا جائے تو و صحص ہو جائے اور اس طرح کارویہ اختیار کرے کہ گویا کہ وہ چیز معدوم ہے اس کا دینا میں کوئی وجود ہی نہیں۔ پھر اپنے پروردگار کے دروازے پرواپس آجااور ای کی بارگاہ ہ رزق کا طالب ہو۔ اللہ کر یم بیاد دہانی کی احتیاج نہیں رکھتاوہ تھے ہے یا کی اور ہ غافل نہیں۔وہ تو کفار، منافقین اور اس کی رحمت ہے اعراض کرنے والوں کو بھی کھلاتا ہے۔ بھلا بعد ہ مؤمن کو کیسے بھول سکتا ہے جو اس کی تو حید کا اقراد کرتا ہے ،اس کی اطاعت جا لاتا ہے اور رات دن اس کے تھم کی جا آوری میں کوشاں رہتا ہے۔

اس مدیث پاک کاایک اور مفہوم بھی "مشتبہ کو چھوڑ دے اور غیر مشتبہ اختیار کر" یعنی جو چیز لوگوں کے ہاتھ میں ہے اسے چھوڑ دے۔اسے طلب نہ کر

ا حضرت عبداللدین مسعود رضی الله تعالی عند کی روایت کردہ حدیث کا مکرا ہے جے امام یہ تی نے "الشعب" بیں میان کیا ہے۔ ویکھے حدیث نمبر 5434۔ حدیث کا انگلا حصد یول ہے۔ ".....و ما من نظر ق الا وللشیطان فیھا مطمع بید حدیث الن مسعود رضی الله عند پر موقوف ہے۔ میں کہتا ہوں حواز القلوب ہے مراوایے امور بیں جو کی چیز میں اثر پیدا کریں۔ جس طرح آواز اثر پیدا کر تی ہے کہ یہ کناہ طرح آواز اثر پیدا کرتے ہے لیے کہ یہ کناہ ہے یا تواب ای لیے جو چیز دل میں کھنگے اس سے احر از بیر ہے۔

اور دل کواس سے نہ لگا۔ مخلوق سے نہ کوئی امید و تو قع وابسۃ کر اور نہ ہی ان سے
اندیشہ رکھ اور اللہ عزوجل کے فضل و کرم کو قبول کر جس میں کوئی شک نہیں تو
التجاکرے تو صرف ایک ہی ذات سے۔ امید رکھے تو صرف ایک سے۔ ڈرے تو
صرف ایک سے اور کو شش ہو تو بھی صرف ایک کیلئے یعنی وہ جو تیر ارب ہے۔ ای
کے ہاتھ میں بادشا ہوں کی پیشانی کے بال ہیں۔ ای کے دست قدرت میں مخلوق
کے وہ دل ہیں جو جسموں پر حکر انی کرتے ہیں۔ مخلوق کے پاس جو کچھ ہے ای ک
ملکیت ہے۔ مخلوق ، اس کی تو قعات اور تمنا میں اور تجھے دینے میں ان کے ہاتھ کی
حضور کوئی چیز پیش کرنے سے رکتا ہے تو بھی ای مالک کے روکے سے رکتا ہے۔
صفور کوئی چیز پیش کرنے سے رکتا ہے تو بھی ای مالک کے روکے سے رکتا ہے۔
دب قدر س کاارشاہ ہے۔

وأسْأَلُوا اللهُ مِنْ فَصْلِهِ (النَّاء :32)

''اورما کَلَتےرہواللہ تعالیٰ ہے اس کے فضل (وکرم)کو''۔ اِنَّ الَّذِیْنَ تَعْبُدُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ لَایَمْلِکُوْنَ لَکُمْ رِزْقًا فَاہْتَغُوْ اَ عِنْدَاللهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْکُرُوْالَهُ اِلَیْهِ تُوْجَعُونَ (العنکبوت: 17)

''بیٹک جن کو تم پو جتے ہو اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر وہ مالک نہیں تمہارے رزق کے ۔ پس طلب کیا کرواللہ تعالیٰ ہے رزق کو اور اس کی عبادت کیا کرواور اس کا شکر اوا کیا کرو۔ اس کی طرف تم لوٹائے جاؤگے''

وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنَى فَانِى قِرِيْبٌ. أُجِيْبُ دَعُواَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَان.....(البقره:186)

"اور جب بو چیس آپ سے (اے میرے حبیب!) میرے میرے میرے معلق تو (انہیں بتاؤ) میں (ان کے) بالکل

نزديك مول - قبول كرتامول دعاكر في والى كا وعاكوجب وه دعاما نكتاب مجهد عدد وه دعاما نكتاب مجهد عدد وه دعاما نكتاب مجهد عدد والمومن :60)

د مجه يكاروس تمهارى دعاقبول كرول كا"

إنَّ اللهُ هُو الرّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِيْنُ . (الذاريات :58)

"بلاشبه الله تعالى مى (سب كو) روزى دي والا، قوت والا (اور) زوروالا به الله يَوْرُقُ مَنْ يَسْاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ (آل عران :37)

إنَّ اللهُ يَوْرُقُ مَنْ يَسْاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ (آل عران :37)

"بيتك الله تعالى روق و بتاب جي عامتا ب حاب"

#### عقیدہ جر شیطانی وسوسہ ہے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ دارضاہ نے فرمایا:
خواب میں میں کیا دیکھا ہوں کہ انسانوں کا ایک جم خفیر ہے۔ اپنے قریب میں
شیطان تعین کو دیکھا ہوں۔ فورا اے قتل کرنے کا ارادہ کرتا ہوں۔ دہ تعین جھ
سے مخاطب ہوتا ہے اور کہتا ہے آپ جھے کیوں قتل کرتے ہیں۔ آخر میر اگناہ کیا
ہے۔ میرے مقدر میں اگر برائی تھی تو میں نیکی کیے کر سکتا تھا۔ اگر میری قسمت
میں نیکی کرنا لکھا ہوتا تو میں قسمت کو تبدیل کر کے برائی تو شمیں کر سکتا تھا۔
میرے ہاتھ میں کیا تھا کہ جھے سز اکا حکم سادیا گیا۔

اس تعین کی صورت خُدوں جیسی تھی۔ چمرہ لبوتر، ناک بہلی اور لمبی، تھوڑی پر تھوڑے سے بال اور شکل صورت نادم می اور حقیر می تھی۔ اس کی گفتگو میں کمال نرمی تھی۔ شیطان یہ گفتگو کر کے ندامت اور خوف کی ہنمی ہنسا۔ یہ خواب گیارہ ذی الحجہ 561ھ کی رات کا ہے۔

# ابتلاء و آزمائش بقدر مقام ومرتبه موتی ہے

حضرت میخ رضی الله تعالی عند نے فرمایا : مده مؤمن بقدر ایمان ویقین آزمایا جاتا ہے۔ جس قدر اس کا ایمان راسخ اور یقین کامل ہو گا ای قدر اس پر مصیبت اور آزمائش آئے گی۔

رسول کی آزمائش نی کی آزمائش سے زیادہ ہوتی ہے کیونکہ رسول ایمان اور یقین کے جس مر تبہ پر فائز ہو تا ہے اس پر نی فائز نہیں ہو تا۔ ای طرح نی کی مصیبت لبدال کے مقابلے میں سخت ہوتی ہے اور لبدال کی مصیبت اولیاء کی مصیبت کی نبیت زیادہ ہوتی ہے۔ ہر ایک کو ایمان ویقین کے مطابق ابتلاء و آزمائش کاسامنا کرنا پڑتا ہے۔

اس پر نبی کریم علی کے ایسے صدیث دلیل ہے۔ رافتکا مُعَاشِواَلْآنِمِیاءِ اَسَدُّ النَّاسِ بَلَاءُ ثُمَّ الْآمْفَلُ فَالْآمْفَلُ كَ "ہم گردہ انبیاء سب لوگوں سے زیادہ مصیبت کاسامنا کرتے بیں۔ پھرای طرح درجہ بدرجہ آزمائش کم ہوتی جاتی ہے" ایش تبال میں اللہ میں اس کر آزمائش کم ہوتی جاتی ہے۔"

الله تعالی این ان معدول کو آزما تار ہتا ہے تاکہ دہ ہر دفت بارگاہ ایزدی میں حاضر باش رہیں اور ایک لیے کیلئے اس سے غافل نہ ہوں۔ اہتلاء و آزمائش زحمت نہیں بلعد رحمت ہے۔ اس سے مطلوب اپنے دوستوں کو اپنا اور صرف اپنا ہانا ہے۔ یہ لوگ الله تعالیٰ کے محبوب ہوتے ہیں۔ انہیں الله کریم سے محبت ہے مانا ہے۔ یہ لوگ الله تعالیٰ کے محبوب ہوتے ہیں۔ انہیں الله کریم سے محبت ہے

ا۔ ترندی "الجامع المحج" نمبر مدیث 2398راوی سعد من افی وقاص رضی الله تعالی عند۔ فرماتے ہیں کہ میں نے عرض کیایار سول الله اوہ کون لوگ ہیں جنہیں سب نے زیادہ آزمائش کا سامنا کرنا پڑتا ہے تو آپ علی نے نے فرمایا۔ انبیاء اور پھر در جہد رجہ دو سرے لوگ۔ آدمی اپنے دین کے مطابق آزمایا جاتا ہے۔ اگر دینداری میں مضبوط ہو تو ہوی آزمائش ہے واسط پڑتا ہے۔ اگر وین المراق ہو تو ہوی کہ وہ سے کم ور ہو تو اے ای کے مطابق آزمایا جاتا ہے۔ انسان پر ہمیشہ مصبتیں آئی رہتی ہیں حق کہ وہ زمین پر اس حال میں چاتا ہے کہ اس کے ذمہ کوئی گناہ شمیں ہوتا۔ حدیث حسن سی جے ہے۔

اور رب کریم اپنے ان محبوبوں کے دور ہونے کو پہند نہیں کرتا۔ اہتلاء و آزمائش ان کے پاؤل کی گویاز نجیر ہے جو انہیں غیر کی طرف جانے سے روکتی ہے اور کسی اور کی محبت اور خیال سے محفوظ رکھتی ہے۔

نزول بلاجب ان کے حق میں دوام اختیار کرتی ہے تو ان کی خواہشات نفسانی زائل ہو جاتی ہیں اور ان کے نفس کی سرکشی ٹوٹ جاتی ہے۔اس طرح ان کے سامنے حق اور باطل واضح ہو جاتے ہیں۔ سب شہوات نفسانی، ارادے اور لذات وراحات کی طرف میلان ختم ہو جاتا ہے۔ دنیا میں نفس جس جس کی طرف مائل ہو تا ہے مصیبت کی دجہ سے سے میلان بالکل ناپید ہو جاتا ہے اور وعدہ حق سکون وطمانیت حاصل ہو جاتی ہے۔انسان میں اللہ تعالیٰ کے فیصلے کے سامنے سر تشکیم کرنے اور اس کی اطاعت پر قناعت کرنے اور مصیب پر مبر کرنے کی اہلیت پیدا ہو جاتی ہے۔ پس دہ مخلوق سے دل دابستی ہے محفوظ ہو جاتا ہے ادر اس کے عزم دیقین میں اضافہ ہو جاتا ہے۔اس کااثر اس کے پورے جسم پر ظاہر ہوتا ہے۔ کیونکہ بلاء و مصیبت قلب ویقین کو پختہ کرتی ہے۔ ایمان و صبر کونٹیات بخشتی ہے۔نش دہواکی سرکٹی ختم کرتی ہے۔ کیونکہ دل کوجب تکلیف پیٹجی ہے اور انسان اس پر صبر کر تاہے اور فضل خداد ندی کے آگے سر جھکادیتاہے تو الله تعالی اس سے راضی موجاتا ہے۔ اور اسے شکر کی توفیق عطاکر تا ہے۔ الله تعالی کی مدد سے اس کی تعموں اور اس کے ایمان میں اضافہ ہو جاتا ہے۔رب قدوس کاار شاد ہے۔

لَئِنْ شَكَرْهُمْ لَأَزِيْدَنَّكُمْ (ايراتيم: 7)

"اگرتم پہلے احسانات پر شکر اداکر دیو ہیں مزید اضافہ کر دول گا" جب نفس میں تح یک ہوتی ہے اور وہ دل سے شہوت ولذت کا تقاضا کر تا ہے۔ اگر دل اللہ تعالیٰ کے اذن ادر امر کے بغیر اس کی بات مان جاتا ہے اور اس کی خواہش پوری کر دیتا ہے۔ اور اس طرح اللہ تعالیٰ سے عافل ہو کر اور نفس کی بات مان کر شرک و معصیت کاار تکاب کرتا ہے تواللہ تعالیٰ اس کو ذلیل ورسوا
کر دیتا ہے مصائب و آلام اور دکھوں اور پیماریوں میں اس کو مبتلا کر دیتا ہے۔ دنیا
کے ہاتھوں ذلیل ہوتا ہے اور اس طرح نفس اور دل دونوں اس تکلیف ہے حصہ
پاتے ہیں۔ اگر دل نفس کی خواہشات کو پورانہ کرے جب تک کہ انبیاو مرسلین کو
بذریعہ و حی صر چکے اور اولیاء بذریعہ الهام اذن نہ مل جائے وہ نفس کے تقاضا کو پورا
نہ کریں اور اللہ تعالیٰ کی منع و عطاکا خیال رکھیں تو اللہ تعالیٰ ان پر اپنی رحمتوں اور
بر کتوں کی بارش فرماتا ہے۔ انہیں عافیت، رحمت اور علم و معرفت ہے نوازتا
ہے۔ قرب و غنی کی دولت سے فیض یاب کرنے کے ساتھ ساتھ آفات سے
سلامتی اور دشنوں کے مقابلے میں مدو نفر ت عطاکر تا ہے۔
سلامتی اور دشنوں کے مقابلے میں مدونفر ت عطاکر تا ہے۔

اس نفیحت کویاد رکھنے اور دل میں جگہ دیے۔ نفس دخواہش کی پیروی کر کے مصیبت میں نہ پڑیے۔ بلحہ اپنے پروردگار کے افزن اور امر باطنی کا انتظار سیجئے۔ اس طرح دنیاو عقبی میں آفات سے محفوظ دما مون رہے گا۔ انشاء اللہ تعالیٰ۔

اس کا قلیل کثیر، سختی فیض اور محروم کرناعطاہے

 ہاتھ آسکے گی صبر کر اپنی حالت پر قناعت کر ادر اللہ تعالی نے جو دیا ہے ای پر خوش ہو جا۔ اپ آپ کوئی چیز مت لے اور اپنے ارادے اور خواہش ہے کسی کو کچھ مت دے۔ صبر کر حتی کہ تجھے تھم مل جائے۔ اپنے ارادے ہے نہ حرکت کر اور نہ آرام کر ورنہ شومی اختیار ہو مصیبت میں جتلا ہو گا۔ کیونکہ اپنے اختیار اور ارادے ہے کوئی کام کرنا شرک ہے اور مشرک ہے بھی غفلت نہیں پرتی جاتی۔ ارادے ہے کوئی کام کرنا شرک ہے اور مشرک ہے بھی غفلت نہیں پرتی جاتی۔ رب قددس کا ارشاد ہے۔

و كذالك أو لى بعض الظالمين بعض (الانعام: 129) "دوريوني مم ملط كرت بي بعض ظالمول كوبعض ير"

کیونکہ توالی ایےبادشاہ کے گریں ہے۔جس کی شان بلند ہے، قوت ہے اندازاور لشکر بے شار ہے۔وہ جو چاہتا ہے ہوتا ہے۔جو تھم دیتا ہے اس پر عمل ہوتا ہے۔ اس کے ملک کو زوال نہیں۔ اس کی بادشاہی دائی ہے۔ علم بے انداز ہے۔ حکمت و دانائی لا متناہی ہے۔ اس کا ہر فیصلہ عدل پر بہنی۔ اس سے زمین و آسان کا ایک ورہ بھی پوشیدہ نہیں اور کی ستم گر کا ستم اس سے تجاوز نہیں کر سکتا۔ (اے انسان!) تو سب سے بوا ظالم اور سب سے بوا ہجرم ہے کیونکہ تو اپنے تصرف واختیار کے وربع شرک کامر تکب ہوا ہے اور خواہش نفسانی پر عمل کر کے تو نے مخلوق کو اللہ تعالی کاشر یک مادیا ہے۔

رب قدوس كاارشاد --

لَاتُسْرِكَ بِاللهِ إِنَّ الشِّرِ لَكَ لَظُلْمٌ عَظِيْمٌ (لقمان: 13) "كَى كُواللهُ كَاثْرِ كَ ظَلْمٌ عَظِيمٌ (لقمان: 13) اللهُ كَاللهُ كَاثُر كَ ظَلَمُ عَظْيم ہے" اِنَّ اللهُ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَالِكَ لِمَنْ يَشْرُكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَالِكَ لِمَنْ يَشْاءُ (انباء: 166)

بیعک اللہ تعالی نہیں حفتا اس (جرم عظیم) کو کہ شریک تھرایا جائے اس کے ساتھ اور عش دیتاہے اس کے سواجتے جرائم مول جس کے لیے چاہتاہ"۔

شرکے پوری طرح احتیاط کر اور اس کے قریب تک مت جا۔ اپنی حر كات وسكنات، كيل ونمار ، خلوت وجلوت مين شرك سے اجتناب كر- ہر طرح کی نافرمانی ہے احتراز کرنہ ظاہری اعضاء ہے معصیت کاار تکاب ہواور نہ باطن ے۔ طاہر و محفی ہر گناہ کو چھوڑ دے۔ اللہ تعالیٰ سے مخالفت کر کے اس سے بھاگنے کی کوشش نہ کروہ (قادر مطلق) تھے بھاگنے نہیں دے گا۔ اس کے فیصلوں میں اس سے جھکڑانہ کرورنہ وہ مختجے ریزہ ریزہ کردے گا۔اس کے فیصلوں میں اے الزام نہ دے درنہ تھے رسواء کر دے گا۔ اس سے عافل نہ ہوورنہ تھے غفلت کی سزادے گا۔اس کے گھر میں رہتے ہوئے اپنی قدرت وطاقت کا مظاہرہ نہ کرورنہ وہ بادشاہ حقیقی تھے نیست و تاہو و کر دے گا۔اس کے دین میں اپنی خواہش ے کوئیبات نہ کرورنہ مختبے وہ ہلاک کر دے گا۔ تیرے دل کو تاریک بنادے گا۔ تیرے ایمان اور معرفت کو سلب کر لے گا اور تھے پر شیطان اور نفس، حرص شهوات کومسلط کردے گا۔ تیرے اہل وعیال ، پروسیوں ، دوستوں ، تمنیشوں اور تمام مخلوق کو تیرے لیے جری مادے گاحتی تیرے گھر کے چھو ، سانب جنات اور دوس سے موذی جانور بھی تھے پر مسلط ہو جائیں گے۔ دنیامیں تیری زندگی تھے پر یو جھ بن جائے گی اور آخرت میں عذاب کی مدت طویل ہو جائے گی۔

## اس کی چو کھٹ کونہ چھوڑجس کادر واز ہیم نہیں ہوتا

حضرت میخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه نے فرمایا : الله تعالی کا فرمانی ہے گادر صرف اس کی در بوزه گری کر۔ اپی ساری طاقت ساری کو حش اس کی فرمانیر داری میں خرچ کر دے۔ اس طرح اس کی بعدگی کر کہ تیری آنکھیں اشک بار ہوں۔ تھے پر خضوع و خشوع کی کیفیت طاری ہو۔ اعضاء تیری آنکھیں اشک بار ہوں۔ تھے پر خضوع و خشوع کی کیفیت طاری ہو۔ اعضاء ہے اظہار بعدگی اور درویش عیاں ہو۔ نگاہ جھی ہواور مخلوق ہے نظریں ہٹائے

حرص و ھوا کو ترک کیے۔ اعراض دنیاد آخرت سے دست کثی کرتے ہوئے محض اپنے رب کی عبادت میں مشغول ہو۔ نہ مجھے منازل عالیہ اور مقامات بدعہ کی طلب ہواور نہ کسی اور منصب کی خواہش۔ اس لیے کہ تو اس کا، مدہ ہے۔ اور ہدہ خود اور اس کے پاس جو کچھ ہے دہ اس کے آقا کا ہے۔ ہدہ کسی چیزیر حق شمیس رکھتا۔

آواب خداوندی جالائے اور اپنے آقاکوالزام نہ و سکتے ہم چیز کااس کے ہاں اندازہ مقرر ہے۔ جو مقدم ہے دہ مؤخر نہیں ہو سکتا ہے اور جو مؤخر ہے دہ مقدم نہیں ہو سکتا۔ جیری قسمت کانوشتہ اپنے مقررہ وقت پر تجھے بہر حال ملے گا۔ چاہے تواسے لے یااس کے لینے سے انکار کرے۔ جو چیز عنقریب تجھے ملا والی ہاس کے حصول کیلئے حرص و لا لی کو دل میں جگہ نہ دے اور جو چیزیں قدر سے اس کی طلب میں سر گرداں تیرے پاس نہیں اور نہ ان کا ملنا تیرے مقدر میں ہے اس کی طلب میں سر گرداں نہ ہو اور اپنی محنت ضائع نہ کر۔ کیونکہ جو تیرے پاس نہیں یا تو تیر امقدر ہو گی یا دوسرے کایا پھر کسی کی نقد بر میں نہیں ہو گی۔ اگر اس کا ملنا تیرے مقدر میں ہو تو حد میں جو تو عنقریب تیر امقدر تھے مل کر رہے گی۔ گویا تو اس کی طرف اور وہ تیری طرف برج زبی ہے۔ عنقریب تیر امقدر تھے مل جائے گا۔ اور اگر وہ تیری قسمت میں بی نہیں تو تھے عنقریب تیر امقدر تھے مل جائے گا۔ اور اگر وہ تیری قسمت میں بی نہیں تو تھے عنقریب تیر امقدر تھے مل جائے گا۔ اور اگر وہ تیری قسمت میں بی نہیں تو تھے کئے صورت نہیں ملے گی۔ پس ایسی چیز کیلئے مار امار اکیوں پھر تا ہے۔

ان گھڑیوں کو غیمت جان اور اپٹرب کی اطاعت میں حسن اوب کے ساتھ مشغول ہو جا۔ سرندا شااور گردن وائیں بائیں نہ چھر۔ رب قدوس کالرشاد ہے۔ وَلَا تَمُدُّنَّ عَیْنَیْكَ اللیٰ مَامَتَعْنَا بِهِ اَزْوَاجًا مِنْهُمْ زَهْرَةَ الْحَیَاةِ الدُّنْیَا لِنَفْتِنَهُمْ فِیْهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ حَیْرٌ وَّابْقیٰ

(ط:131)

"اور مشاق نگاہوں سے نہ دیکھیے ان چیزوں کی طرف جن سے ہم نے لطف اندوز کیا ہے کافروں کے چند گروہوں کو۔ یہ محض زیب وزینت ہیں دنیوی زندگی کی (اور انہیں اس لیے دی ہیں) تاکہ ہم آزمائیں انہیں ان ہے۔ اور آپ کے رب کی عطابہتر اور ہمیشہ رہنے والی ہے"

اللہ کریم نے تخفے روک دیا ہے کہ اس ذات کے علاوہ اور کسی کی طرف تیری توجہ مبذول نہ ہوجس نے تخفے یہ سب نعتیں عطافر مائیں۔ اپنی اطاعت کی توفیق شخشی اور فضل و کرم سے نوازا۔ اور بتایا کہ خبر دار! اللہ کے علاوہ سب پچھ آزمائش اور امتحان ہے۔ اپنی قسمت کے لکھے پر راضی رہنا بہتر ہے۔ یکی ہمیشہ رہنے والا ، یو ھنے والا ، اور تیرے لیے مناسب اور موزوں ہے۔

اطاعت خداوندی ہی تیری عادت اور مرکز و محور ہونا چاہیے۔ ہس تیرا شعار، عادات و اطوار مطلوب و مقصود ، تمناد آرزد اللہ کی خوشنودی اور اللہ کی عبادت گزاری قرار پائے۔ اس سے ہر مراد بر آئے گی اور توجس مقام پر فائز ہونا چاہے گا فائز ہوگا ہر بھلائی تک پنچے کا یمی زینہ ہے۔ ہر نعمت ہر خوشی اور ہر گرانمایہ چیز کے حصول کا یمی داستہ ہے۔

رب قدوس كاار شادى-

فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَاآخُفْی لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ آعْیُنِ جَزَاءً بِمَا کَانوا یَعْمَلُوْنَ (السجده :17)

"پس نہیں جانا کوئی شخص جو (نعتیں) چھپا کرر کھی گئی ہیں ان کے لیے جن ہے آئکھیں محدثدی ہو گئی۔ یہ صلہ ہے ان (اعمال حند)کاجودہ کیا کرتے تھے"

ارکان خمیہ (کلمہ ، نماز ، روزہ ، تج ، زکوۃ) پر عمل پیرا ہونے اور تمام گناہوں سے چنے سے بوالور عنداللہ محبوب اور کوئی دوسرا عمل نہیں۔ یمی سب سے بوے شرف دکرامت کے حامل اعمال ہیں یمی اللہ تعالیٰ کی رضا کاسب سے اہم ذریعہ ہیں۔اللہ تعالیٰ ہمیں اور آپ کوایسے کام کرنے کی توفیق دے جواسے پند ہیں اور جن سے دہ خوش ہو تا ہے۔

## محبت خداوندى سب سے بردى نعمت ب

حضرت شیخ عبدالقادر جیلائی رضی الله تعالی عنه دار ضاہ نے فرمایا : اے خالی ہاتھ د نیادانبائے د نیاکا شحر لیا ہوا ہے نام د نشان ہو کا، پیاساانسان اے وہ کہ نہ جس کے جسم پر کپڑے ہیں ادر نہ سر چھپانے کے لیے چھت میسر ہے۔ تشنہ جگر، ہر دردازے ہے دھتکار اہوا۔ حسر ت دیاس کامارا، شکتہ دل ایہ نہ کہنا کہ جھے الله نے مختاح ہما دیا۔ و نیاکی نعمتوں کی ہماط کو جھے سے لپیٹ دیا۔ جھے لوگوں کی الله نے مختاح ہمادیا۔ و نیاکی نعمتوں کی ہماط کو جھے سے لپیٹ دیا۔ جھے د نیاا تن شوکروں میں بیرے ذکر کو بلند محمود کو سیس کیا۔ جھے د نیاا تن شوکروں میں میرے ذکر کو بلند کھی نہیں دی کہ کفایت کرے۔ مخلوق میں اور دوستوں میں میرے ذکر کو بلند نہیں کیا۔ دوسر ول پر اپنی رحمتوں کی بارش کی۔ وہ صبح وشام ان سے لطف اندوز ہو نہیں کیا۔ دوسر ول پر اپنی رحمتوں کی بارش کی۔ وہ صبح وشام ان سے لطف اندوز ہو سے ہیں۔ انہیں جھ پر اور میرے اہل دیار پر فضیلت دی۔ حالانکہ ہم دونوں مسلم ، دونوں مؤ من ہیں۔ دونوں ایک ہی باپ آدم اور حواء کی اولاد ہیں۔ آپ علیہ مسلم ، دونوں مؤ من ہیں۔ دونوں ایک ہی باپ آدم اور حواء کی اولاد ہیں۔ آپ علیہ السلام جو خیر الانام تھے ہم دونوں کی گول میں ای ایک باپ کاخون دوئر ہا ہے۔

ہاں ہاں! یہ سب حقیقت ہے۔ تو ہی دست و نقیر ہے اور دو سر امالد ار اور ہم جنسوں میں عزت دار ہے۔ یہ سب اس لیے ہے کہ تیری سر شت میں حریت ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کی رحمت کی بارش رضا، یقین، موافقت اور علم کی صورت میں موسلاد ھار تجھ پر برس رہی ہے۔ ایمان و توحید کے انوار تجھ پر برس رہے ہیں۔ تیرے ایمان کا دو خت، تیرے دل کی زمین میں اس کی بیو عظی اور اس کا بی خامت و قائم ہیں۔ ایمان کا دو خت شاداب بھی ہے اور پھلدار بھی اس کا سابہ راحت قائم ہیں۔ ایمان کا بی در خت روز بر وزیر ھ رہا ہے اور نشود نمایار ہا حش اور شاخیں بلند ہیں۔ اور ایمان کا بید در خت روز بر وزیر ھ رہا ہے اور نشود نمایار ہا کی نموان چیز دل سے نمیں ہو سکتی۔ اللہ تعالیٰ نے تجھے و نیا میں محروم رکھا۔ لیکن کی نموان چیز دل سے نمیں ہو سکتی۔ اللہ تعالیٰ نے تجھے و نیا میں محروم رکھا۔ لیکن دار ہوان کا مالک منادیا۔ اور دارہا کی نعیس عطا کر دیں۔ (نہ صرف عطا کیں) بلند تجھے ان کا مالک منادیا۔ اور دارہا کی نعیس عطا کر دیں۔ (نہ صرف عطا کیں) بلند تجھے ان کا مالک منادیا۔ اور

تخفےوہ کچھ دیا کہ نہ کی آنکھ نے دیکھانہ کی کان نے سااور نہ ہی کی انسان کے ول میں ان کاخیال تک گزرا۔

رب قدوس كاار شادى\_\_

فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا آخُفٰى لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ آعَيْنِ جَزَاءً بِمَا كَانُواْفِيْمَلُونَ (السجده: 17)

"پی نہیں جانا کوئی مخض جو (نعمیں) چھپاکرر کھی گئی ہیں ان کے لیے جن سے آئکھیں محمدی ہو گئی، یہ صلہ ہے ان (اعمال حسنہ)کاجودہ کیاکرتے تھے"

یعنی دنیامیں انہوں نے جو نیک اعمال کیے۔احکام جالائے، ترک منابی پر صبر کیا، قضاء وقدر کے سامنے سر جھکایا اور نمام امور میں (فعل خداوندی کی) موافقت کی۔انہیں ان کاپور اپور ااجر ملے گا۔

لیکن وہ جے دنیا کی ہے فانی نعتیں دی گئیں۔ وہ ان سے لطف اندوز ہواان کا الک بنار ہااور اللہ تعالیٰ نے اسے خوب نواز تو وہ صرف اس لیے کہ اس کے ایمان کا محل یعنی دل کی زمین شور والی اور پھر یلی ہے۔ اس میں نہ توپائی ٹھر سکتا ہے اور نہ در خت آگ سکتے ہیں۔ نہ اس میں کھیتی باڑی ممکن ہے اور نہ میووں کے حصول کی کوئی امید۔ اس لیے اس زمین پر کوڑا کر کٹ ڈال دیا جو نباتات واشجار کی نشوو نما کی کوئی امید۔ اس کوڑے کر کٹ اور کے کام آتا ہے۔ اور کوڑا کر کٹ دنیاور اس کا ایند صن ہے۔ اس کوڑے کر کٹ اور کھاد کو اس شوریدہ اور پھر یلی زمین میں ڈالئے کا مقصد ہے ہے کہ ایمان کا در خت اگر اس ذمین میں شاکر اگے تو دہ ذبالی جائے۔ اگر اس ذمین میں علاقہ بھی آباد ہے۔ اور پورا کندگی نہ ڈالی جائے۔ اگر اس ذمین میں علاقہ بھی آباد ہے۔ اور پورا علاقہ میابان بن جائے۔ حالا نکہ اللہ تعالیٰ جاہتا ہے کہ یہ علاقہ بھی آباد رہے۔

مالدار کے ایمان کا در خت مضبوط نہیں ہو تا۔ اس کی جڑکو اس شوریدہ زمین میں پوشکی حاصل نہیں ہوتی۔اور اے فقیر جو چیز تیرے شجر ایمان میں ہے دہ اس سے خالی ہے۔ اس کے ایمان کی خوراک اور بقاء صرف دنیا کی دولت اور نعبتوں سے ممکن ہے۔ اگر لیہ دولت دنیااس کمز ور در خت کو میسر نہ ہو تو وہ بالکل خشک ہو جائے اور وہ کفر والحاد کی روش اختیار کرے اور منافقین، مرتدین اور کافروں کے ساتھ مل جائے۔ ہاں اگر اللہ تعالی اپنے اس غنی بدے کی صبر ، رضا، کیفین کے لشکر سے مدد کرے اور اسے علم و معرفت کی تو فیق دے تو اس کا ایمان مضبوط ہو جائے گا اور پھر اسے دنیا کے مال و دولت کے انقطاع و محرومی سے پچھ فرق نہیں بڑے گا۔

## دل وہ گھر ہے جس میں دو نہیں ساکتے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه کاار شاد ہے : اپ چرہ اسے جرہ کے جاب اور پر دہ ندا تھا حتی کہ تو خلق سے نکل جائے (جلوت میں بھی خلوت کی کیفیت حاصل ہو جائے ) اور تمام احوال میں اپنے دل کی پیٹیے ان سے پھیر لے۔ اگر تو خلق سے لا تعلق ہو گیااور دل سے انہیں نکال باہر کرنے میں کامیاب ہوا تو خواہش نفسانی زائل ہوئی۔ ارادے اور تمناؤوں نے ساتھ چھوڑ دیا اور تو دنیا و آخرت کی ہر چیز سے فائی تھر ا۔

اب توگویا کی شکت برتن ہے کہ تجھ میں اللہ عزوجل کے ارادے کے بغیر کوئی ارادہ نہیں تھی سکا۔ یوں تیر اول تیرے رب ہے ہو گیا کہ اس کے سواء کمی دوسرے کے لیے اس میں جگہ ہی نہیں۔ تجھے ول کے دروازے پر دریان بنادیا گیا ہے۔ تیرے ہاتھ میں توحید اور جبروت کی تموار تھادی گئے۔ پس جو سینے کے محن میں قدم رکھے اس کا سرقلم کر دے اور اپنے نفس ، خواہش، سینے کے محن میں قدم رکھے اس کا سرقلم کر دے اور اپنے نفس ، خواہش، ارادے اور دنیاد آخرت کی کی چیز کو سرندا تھانے دے۔ کسی کی بات نہ سن ، کسی کی رائے کی اتباع میں استقلال پیدا درجو فیصلہ وہ کردے اس کے آگے سر جھادے باتھ قضاد قدر کے سامنے فنا ہو

はいときないというといいというないないないから

جا۔اس طرح تواہے رب کابدہ اس کے حکم کایابدین جائے گا۔ مخلوق کی غلامی اور ان کی رائے کی اتباع کا قلادہ گلے ہے اتر جائے گا۔ اگر اس میں تجھے دوام دید او مت حاصل ہو گئی تو تیرے دل کے ار د گر د غیرت خداد ندی کی دیواریں بلند ہو جائیں گ-عظمت کی خند قیں کھد جائیں گے، غلبہ و قصم اللی کے پسرے بٹھادیے جائیں گے۔ حقیقت اور توحید کے لشکر اس کو ڈھانپ لیس گے۔ اور حق کے پہرہ دار كورے كر ديے جائيں گے۔ اس طرح، هوا دهوس اراده و تمنا ادعاء باطله و ہوائے نفسانیہ اور دوسری گر اہیاں تیرے دل تک نہیں پہنچ سکیں گی۔اگر مقدر میں یہ ہے کہ خلق خدا تیرے پاس آئے، کیے بعد دیگرے تیری زیارت کریں اور تیرے فضل وولایت پر انقاق و یک زبان ہو جائیں تاکہ تیرے انوار معرفت نشانمائے روش و تابال اور حکمتھائے نیکو رسال سے مستفیض ہول۔ تیری کرامات اور خرق العاد ہ امور کو دیکھیں جو تیرے ہاتھ پر مسلسل ظہور پزیر ہور ہے میں تاکہ اس طرح ان کی اطاعت گزار اور قرینوں میں اضافہ ہو۔ اللہ تعالیٰ کی عبادت كاذوق وشوق فزول تر مو توالله تعالى ان تمام لوگول سے تخفي محفوظ فرما دے گا۔ تیر انفس حرص و ہواکی طرف ماکل نہیں ہوگا۔ تو عجب، فخر و مباہات اور ال ازد حام پر غرورے ، جائے گا۔ ان کی عقیدت ، اور توجہ تیرے لیے تقصان ده ثابت شيس ہو گی۔

ای طرح اگر تیرے مقدر میں کی حیین و جمیل عورت کی شادی ہوئی جو تجھ پر یو جھ نہ ہواور خود ہی اپنی گفیل ہو تو اللہ تعالیٰ تجھے اس کے شر ہے محفوظ فرمادے گا۔ اللہ تعالیٰ اس کے یو جھ اور اس کی قرامت داروں کے یو جھ کواپنے ذمہ کرم پر لے لے گا۔ اور وہ عورت تیرے لیے عطیہ دبانی ثابت ہوگی۔ نہ تجھے اس کی کفالت کی مشقت اٹھانا پڑے گی اور نہ اس کے کسی تعلق دارکی ضرورت کا خیال رکھنا پڑے گا۔ وہ دوی کی تیری لیے باعث خیر ویرکت، لطیف دیا کیزہ ہر خیانت ہے رکھنا پڑے گا۔ وہ دوی کی تیری لیے باعث خیر ویرکت، لطیف دیا کیزہ ہر خیانت ہو یا کہ ہم خبث ہے مصفی فساد، حمد، غضب اور بد کرداری سے یاک بیوی ثابت ہو

گ۔ دہ تیری نرمانبر دار ہوگ۔ اس کے تعلق دار تیرے سامنے سر جھکادیں گے پر تجھ پر سے ابنالد جھ اور ذمہ داریال لیکر خود اٹھالے گی۔ اور تجھے ہر قسمت کی اذبت سے بے خوف کر دے گی۔ اگر اس کے بطن سے بچہ مقدر میں ہوا تو وہ بھی صالح، آکھوں کی ٹھنڈک اور ہر قتم کی پر ائی سے پاک ہوگا۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔ واصل کے شاکہ اگر وُجهٔ (الانبیاء: 90)

"اور ہم نے تندر ست کر دیا آن کی خاطر ان کی اہلیہ کو" رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَذْوَاجِنَا وَ ذُرِّ یَّاتِنَا قُرَّةَ اَعْیُنِ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِیْنَ اِمَامًا (الفرقان :74)

"اے ہمارے رب امر حمت فرما ہمیں ہماری بیو یوں اور اولاد کی طرف سے آگھوں کی ٹھنڈک اور بنا ہمیں پر ہیز گاروں کے لیے امام"۔

وَاجْعُلْهُ رَبِّ رَضِيًّا (م يم :6)

اوربادےاے اے رب! پندیدہ (سیرتوالا)

پس یہ دعائیں جوان آیات میں ہیں معمول بھاادر اس کے حق میں قبول ہو جائیں گی۔ چاہاں نے بید دائیں کی ہوں یانہ کی ہوں۔ کیونکہ ان دعاؤں کا کی محل ہے اور ان کا اصل اہل میں ہے۔ جسے یہ باطنی نعمت میسر ہودہ ذیادہ حقد ارہے کہ اے ان نعمتوں سے بھی سر فراز کیا جائے۔

ای طرح اگر دنیا کی نعتیں اس کے مقدر میں ہیں تود نیاداری اے کوئی نقصان نمیں دے عتی کیو تکہ دہ فائی عن الدنیا کی صفت ہے متصف ہو چکا ہے۔ پس دنیا کی جو نعتیں تیرے مقدر میں لکھی ہوئی ہیں دہ تجھے ملیں گی اور اللہ تعالیٰ کے فضل اور ارادے ہے دہ تیرے لیے ہر کدورت (آرزو، طلب، مشقت) ہے فضل اور اتوانمیں اپٹی مرضی ہے نمیں اللہ کے علم کی لتمیل میں لے گا اور توانمیں اپٹی مرضی ہے نمیں اللہ کے علم کی لتمیل میں لے گا اور تجھے اس کے حصول پر ای طرح ثواب ملے گاجس طرح نماز اور روزے کی ادائیگی

یر ملتا ہے جو فرض ہیں۔ اور دنیا کی وہ چیزیں جو تیرے مقدر میں نہیں ان کے بارے مجھے علم باطن مل جائے گا کہ وہ فلال مستحق کو پہنچا دو۔ یعنی دوستوں، پروسیوں، بھائیوں کو جو ضرورت مند اور تیرے مال میں استحقاق رکھتے ہوں گے۔یادوس ے مستجفین جو مصارف زکوہ شار ہوتے ہیں۔ کیونکہ ان کے حال کا یہ تقاضا ہے کہ ان کی مدد کی جائے اور اس کا اندازہ مجھے ان کے احوال ہے ہو گا۔ ان کی حالت خود تجھے ہتادے گی کہ یہ مستحق ہیں۔

بمر حال خبر مشاہدہ کے براہر نہیں ہو عتی۔ تب تیرا معاملہ صاف و شفاف ہو جائے گااور اس میں کوئی شک وشبہ کا غبار نہیں رہے گا۔ وہ ظاہر وباہر ہر

فتم كے شك وار تياب سے ياك ہو جائے گا۔

(اتباع ہوائے نفس سے) صبر کر اور انتثال امر حق پر صبر کر سلیم و رضا کی خواپناکے حال کی حفاظت کر اور باطنی کیفیات پر پردہ ڈال۔شہرت و نا موری کو چھوڑ اور گمنای اختیار کر آرام ، آہنتگی ، سکوت اور خاموشی اختیار کر۔ چ اور یز بیز کر تماع و در گزر کر بال بال خیال کر (که عذاب الی کاس اوار نه مو جائے)اللہ تعالی سے ڈر،اس کے احکام کی پیردی کر۔اس کی بارگاہ میں التجا کر۔ سر جھکادے اور اغماض برت حتی کہ لکھا ہواائی مدت کو ہنچے۔ تیرے ہاتھ سے پکڑ کر تھے آگے لے جایا جائے اور ہر قتم کی تخی تھے سے دور کر دی جائے۔ پھر مجھے تفیلتوں کے سمندروں میں سر کرائی جائے فضل ور حمت سے مجھے بمرہ مند کیا جائے۔ پھر تجھے نکال کر انوار ، اسر ار علوم لدنی کی خلعتیں بہنائی جائیں۔ مجھے قرب عثاجائے، تھے سے (رازونیاز کی ) تیں ہوں، مجھے نعتیں عطاکی جائیں اور تیم ادامن مراد کھر دیا جائے۔ مجھے جرأت مخشی جائے۔ تیرے مرتبے کوبلند كيا جائے اور تھے مكلاى خداكا شرف خشا جائے۔كد آج سے آپ مارے ياس یوے محرم اور قابل اعتماد ہیں۔

ایسے میں اپنی حالت کو پوسف علیہ السلام کی حالت پر قیاس کر کہ جب

بادشاہ مصرنے آپ سے کہا تھا کہ اے پوسف آج سے آپ ہمارے پاس بڑے محترم اور گفتگو کرنے والا توباد شاہ محترم اور گفتگو کرنے والا توباد شاہ تھالیکن حقیقت میں مخاطب اللہ تعالیٰ خود تھا۔

ظاہری بادشاہی یعنی مصر کی بادشاہی بھی آپ کے حوالے کر دی گئی اور علم ومعرفت قرمت و مخصوصیت اور اللہ کے ہاں بلند مقام بھی انہیں عطاکر دیا گیا۔ رب قدوس نے ظاہری بادشاہی کے بارے فرمایا:

و كذالك مكناً ليوسف في الأرض (يوسف 56)
"يول بم في تباط (واقتدار) بختايوسف كوسر زمين مصرمين"
يَتَبَوَّهُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَاءُ (يوسف: 56)
"تأكدر إس مين جمال چائے"
باطن كى بادشانى كے بارے فرمایا۔

كَذَالِكَ لِنَصْرُفِ عَنْهُ السُّوْءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَصِيْنَ (يُوسف:24)

"یوں ہواتا کہ ہم دور کر دیں یوسف ہے برائی اور بے حیائی کو۔ بیعک دہ ہمارے الن معدول میں سے تھاجو چن لیے گئے ہیں "۔ علم دمعرفت کی بادشاہی یوسف علیہ السلام کو دی تواس کے بارے زبان قدرت نے فرمایا۔

ذٰلِكُما مِمَّا عَلَّمَنِيْ رَبِّيْ إِنِّيْ تَرَكُتُ مِلَّةَ قَوْمٍ لَّا يُوْمِنُونَ بالله وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كُفِرُونَ (يوسف: 37) "بي ان علموں ميں سے ہے جو سکھايا ہے مجھے ميرے رب نے ميں نے چھوڑ ديا ہے دين اس قوم كاجو نہيں ايمان لاتے اللہ تعالى پر نيزوہ آخرت كا الكار كرنے والے ہيں"۔ اللہ تعالى پر نيزوہ آخرت كا الكار كرنے والے ہيں"۔ الے صديق اكبر! (مدہ مؤمن) جب تجھے بھي اى طرح خطاب كيا كيا تو تخفیے علم لدنی سے حظوافر عطاکیا گیا۔ تخفیے توفیق، قدرت، ولایت عامد، ضبطِ نفس اور امورِ تکونیہ سے نوازا گیا اور بھر ہ مند کیا گیا۔ یہ سب عطا اور توفیق قادر مطلق اور خالق کا نئات کی طرف سے ہے۔ اور یہ دنیوی نعمتیں ہیں۔ رہا آخرت میں بعنی سلامتی کے گھر جنت العلیامیں تو دہاں دیدار جمال خداوندی کی نعمت عطاکر کے تجھ پر لطف و کرم کیا جائے گا اور یہی وہ آرزوہے جس کی کوئی غایت وانتاء نہیں ہے۔ بہترین کھل چننے کی کو مشش کر

حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ دار ضاہ نے فرمایا: یوں حکیف کہ نیکی اور برائی دو مجل ہیں جو ایک ہی در خت کی دو محلف شاخوں پر گے ہیں ایک شاخ کا مجل میٹھاجب کہ دوسر ی کا مجل ترش اور کرواہے۔ جمال جمال اس در خت کا مجل لے جایاجا تاہے ان شہر وں ، ملکوں اور علاقوں ہے کمیں اور چلا جا۔ ان ہیں رہنے والے لوگوں سے دور چلا جا۔ خود اس در خت کے بزدیک جا۔ اس در خت کا مجمال اور خادم ہن جا۔ تواسے نزدیک سے دکھے اور پہچان کہ دو ہمنیوں میں ہے کو نی شنی ترش مجل دیتی ہے۔ کس سمت کا مجل ترش ہے اور وہ کو نسا مجل ہے جو کرواہے۔ اس کی پہچان کیا ہے شیریں مجل والی شاخ کی طرف اکی ہو جاسو تیری خوراک اور غذاشیریں اور میٹھا مجل ہوگا دوسری طرف والی شاخ کی خوراک اور غذاشیریں اور میٹھا مجل ہوگا دوسری طرف والی شاخ کی کر دے گی۔ پس اگر تواس احتیاط ہے اور ہو شیاری سے تواس کی ترش کے قریب جانے سے اجتناب کر۔ کیونکہ اگر تواس احتیاط ہے اور ہو شیاری سے ندگی گزارے گا تو تمام آفات وبلیات ای ترش مجل ہے امن و سلامتی اور عافیت وراحت سے زندگی گزارے گا تو تمام آفات وبلیات ای ترش مجل ہے بیدا ہوتی ہیں۔

اور جب تواس درخت سے دور ہو گا۔ اور آفاق میں گھومتے پھرتے تیرے سامنے یہ پھل آئیں گے جبکہ ان میں میٹھے بھی ہو نگے اور ترش بھی ہو سکٹا ہے توترش پھل اٹھالے۔ اسے منہ کے قریب لے جائے۔ تھوڑا سا کھائے۔ اے چبائے تو پھر مختجے معلوم ہو کہ یہ تو ترش ہے۔ گر اب تواس کی ترشی تیرے گلے تک پہنچ چکی۔ تیرے حلق اور دماغ اور ناک کے بانے میں بھی اس کا اثر ظاہر ہو چکا۔ اس میوہ ترش نے تیرے اندر اپناکام کر دکھایا۔ یہ تو تیری رگوں تک اور جم کے روئیں روئیں تک پہنچ چکا۔ اب اگر تو تھو کے گا۔ منہ دھوئے گا بھی تو کیا فائدہ جو طق میں یا جسم میں ترشی پہنچ چک ہے اے کی صورت واپس نمیں لایا جاسکتا۔

اگر تیرے ہاتھ میں انقاقاً میٹھا کھل آگیا۔ تونے اے بوے شوق ہے
کھالیا۔ اس کی طاوت تیرے جم کے ایک ایک جھے میں سرایت کر گئی۔ تجھے
اس سے بہت فائدہ ہوا تو بھی انتاکائی نہیں یہ نہ سوچ کہ ہمیشہ تیرے ہاتھ میں
میٹھا کھل آئے گا۔ بھی ترش کھل بھی آسکتا ہے اگر تونے اے کھالیا تو تیرے
ساتھ وہی ہوگا جس کا ابھی ابھی میں نے ذکر کیا ہے۔ در خت سے دوری اور اس
کے کھل سے لا علمی میں کوئی فائدہ نہیں۔ سلامتی اس کے قرب اور ساتھ رہنے
میں ہے۔ (یعنی پیچان ضروری ہے)

خیر وشر دونوں اللہ عزوجل کا فعل ہے۔ دونوں کا فاعل اور جاری کرنے والااللہ ہے۔ رب قدوس فرما تاہے۔

وَاللهُ حَلَقَكُم وَمَاتَعْمَلُونَ (الصافات: 96)
"حالا تكد الله في تمميس بهى پيداكيا اور جو كچه تم كرتے هو"
في كريم علي واصحابه وسلم كالرشاد ہے۔
وَاللهُ حَلَقَ الْجَازَرَوَ جُزُورْهُ لَـ

"الله تعالى نے قصاب اور اس كے ذرح شده جانور كو پيدا فرمايا" بعدول كے اعمال الله تعالى كے پيدا كرده بين بال انسان الله تعالى كے پيدا كرده بين بال انسان الله تعالى ك

کرتے ہیں۔رب قدوس کاار شادے۔

أَدْخُلُواْ الْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (الْخُل :32)

" داخل ہو جاؤ جنت میں ان (نیک اٹلال) کے باعث جو تم کیا کرتے تھے"

الله پاک کتنا کریم اور کتنار حیم ہے کہ اعمال کی نسبت اپنے ہدوں کی طرف فرمار ہاہے اور اعمال صالحہ کی وجہ ہے انہیں جنت کا مستحق قرار دے دیا ہے حالا نکہ یہ نیک اعمال ای کی توفیق اور رحمت کے رہین ہیں۔

نی کر یم علی کارشاد ہے۔

لايدخل الجنة احد بعمله "كوئى شخص الني عمل كى بدولت جنت من نبيل جائك كا"عرض كيا كيا يا رسول الله! آپ بھى نبيل ؟ فرمايا:

ولا انا الا ان يتغمدنى الله بوحمته ووضع يده على راسه كم "ميں بھى شيں بال يه كه مجھ الله اپنى رحمت سے دُھانپ لے۔ آپ عليلية نے اپنادست مبارك اپنے سر مبارك پرركھا"

یہ الفاظ حدیث عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنما میں مروی ہیں۔ جب تواللہ تعالیٰ عنما میں مروی ہیں۔ جب تواللہ تعالیٰ کا فرمانبر دارین جائے گااس کے حکم پر عمل پیرا ہوگا، اس کی مناھی ہے رک جائے گااور اس کی فیصلے کے سامنے سر جھکا دے گا تو تجھے اپنے شریشے چالے گااور اپنی بھلائی ہے سر فراز کرے گا اور دنیا اور دین کی خرابیوں سے خود تیری عگمداشت فرمائے گا۔

اس مدیث کواہام احمد نے اپنی مندیس نقل فرمایا ہے۔ ویکھے بی 256/2۔ اے خاری نے بھی اپنی میچ میں روایت کیا ہے۔ ویکھے مدیث مبر 6463

راوی حفز تالا ہر رورضی اللہ تعالی عند ہیں فرماتے ہیں کہ رسول اللہ علی نے فرمایا لَنْ ينجى احدا عمله . کی فخض کواس کا عمل نجات ہر گر ضیں دے گا"۔ صحابہ نے عرض کیا۔ ولاانت یا رسول اللہ اکیا آپ کو بھی ضیں فرمایا : ولا انا الا ان یتغمدنی اللہ بوحمة. مجھے بھی ضیں۔ ہال یہ کہ رحمت خداوندی مجھے ڈھائپ لے۔سددوا وقار بوا واغذوا ورو حوا وشیء من الدلجة والقصد والقصد تبلغوا د نیادی حفاظت کے بارے فرمایا:

كَذَالِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوْءَ وَالْفَحْشَاءَ اِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُحْلَصِيْنَ (لِيوسف:24)

"يول ہوا تاكہ ہم دور كر ديں يوسف ہرائى اور بے حيائى كو ييشك دو ہمارے ال مدول ميں سے تھاجو چن ليے گئے بيں"

دین حفاظت کے بارے ارشاد ہوا:

مَايَفْعَلُ اللهُ بِعَدَّابِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَآمَنْتُمْ وَكَانَ اللهُ شَاكِواً عَلِيْمًا(النَّمَاء:147)

'کیا کرے گااللہ تعالیٰ تہیں عذاب دیکر اگر تم شکر کرنے لگو اور ایمان لے آڈاور اللہ تعالیٰ بواقدر وان ہے سب کچھ جانے والاہے''

شکر کرنے والے مؤمن کو مصیبت کوئی نقصان نمیں دیتی۔وہ مصیبت کی نسبت عافیت کے زیادہ قریب ہوتا ہے۔ کیونکہ وہ شاکر ہے اور اس کے بارے اللہ تعالی کاار شاد ہے۔

لَئِنْ شَكُوتُهُمْ لَأَزِيْدَنَّكُمْ (ايراتيم: 7)

''اگرتم پہلے احسانات پر شکر اداکر دنومیں مزید اضافہ کر دوں گا'' تیر اایمان آخرت میں چنم کی آگ کے شعلوں کو چھاسکتا ہے جو عاصیوں کو ' سز ادینے کے لیے تیار کی گئے ہے تو دنیامیں مصیبت کی آگ کو کیوں نہیں چھاسکتا ''سز ادینے کے لیے تیار کی گئے ہے تو دنیامیں مصیبت کی آگ کو کیوں نہیں چھاسکتا

ہاں اگر کوئی مجذوب، مختار ولایت، یاصفیاء اور اجتباء کے مرتبہ پر فائز ہے تواس کے لیے اہتلاء و آزمائش اس کی ہے تواس کے لیے اہتلاء و آزمائش ضروری ہے تاکہ یہ اہتلاء و آزمائش اس کی خواہشات، میلان طبع، نفسائی شھوات و لذات کی طرف جھکاؤ مخلوق سے اطمینان، ان کے قرب ہے خوشی عہم جنسوں سے سکون، ان کے ساتھ رہنے

کی تمناادراس جیسے دو سرے علائق دنیا کے خبث کو جلادے۔اور ان بیر گان خداکو
اس وقت تک لہ تلاء و آزمائش کی بھٹی میں رکھا جاتا ہے جب تک یہ سب چیزیں
جل کر خاکشر نہیں ہوجا تیں۔اور دل ان تمام سے کندن کی طرح صاف وشفاف
نہیں ہوجاتا۔جب دل ہر قتم کے غش وغل سے پاک ہوجاتا ہے تو تو حیدباری
تعالیٰ کا مخزن معرفت حق کا محط اور غیبی اسر اروعلوم اور انوارِ قرب کا مور دین جاتا
ہے۔کیونکہ دل وہ گھر ہے جس میں دو نہیں ساسکتے۔رب قدوس کاار شاد ہے۔
ماجعک اللہ لو جل مِن قلبین فی جو فیم (الاحزاب : 4)

مَاجَعَلُ اللهُ لِرَجُلٍ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جُوْفِهِ (الآحزاب: 4)
"شين بنائ الله تعالى نے ايك آدمى كيلئے دودل اس كے شكم مِن"
إِنَّ الْمَلُوكَ إِذَا دَخَلُواْ قَرْيَةً اَفْسَدُوْهَا وَجَعَلُواْ اَعِزَّةً
اَهُمْهَا اَذَلَّةً (النَّمُل: 34)

"اس میں شک نہیں کہ بادشاہ جب داخل ہوتے ہیں کی بستی میں تواہے برباد کردیتے ہیں اور بنادیتے ہیں دہاں کے معزز شہریوں کوذلیل"

پس باد شاہ معزز شہر یوں کو ان کی خوشگوار منازل اور عیش و عشرے کی ندگی چھوڑنے سر مجور کر دیتے ہیں۔

زندگی چھوڑنے پر مجبور کردیتے ہیں۔ دل پر شیطان، حرص و ھوااور نفس کی حکومت ہے۔جوارح انہیں کے

تھم سے طرح طرح کے گناہوں، لباطیل و ترھات میں مبتلا ہیں۔ پس لہتلاء و آزمائش سے دل پر ان کی ولایت اور حکومت ختم ہو جاتی ہے۔ جو ارح گناہوں سے رک جاتے ہیں اور بادشاہ حقیقی کا گھر یعنی دل خالی ہو جاتا ہے اور اس گھر کا صحن یعنی سینہ ہر قتم کی غلاظت سے صاف ہو جاتا ہے۔

دل صاف ہو تا ہے تو تو حیداور علم دمعرفت کا مسکن بن جاتا ہے اور سینہ صاف ہو تا ہے تو ہو اور اے اپنے گھیرے میں لے لیتے ہیں۔ صاف ہو تا ہے لیتے ہیں۔ سیست کا نتیجہ اور شمرہ ہے۔ نبی کریم علی ہے ارشاد

انا معاشر الانبياء اشد الناس بلاء ثم الامثل فالامثل ل "ہم گروہ انبیاء لوگوں میں سب سے زیادہ آزمائے جاتے ہیں چردوس علوگدرجبدرجه" آپ علی الدوامحابه وسلم کاار شاد ہے۔ انا اعرفكم بالله واشدكم له خوفا ك "میں تم سب سے زیادہ اللہ تعالیٰ کی معرفت رکھتا ہوں اور تم سب کی نبستاس سے زیادہ ڈر تا ہوں" جو تخض باد شاہ کے جتنا قریب ہو گا اتناہی اس سے خطرہ محسوس کرے گا اور احتیاط بزتے گا۔ کیونکہ وہ الی جگہ پر ہے جمال بادشاہ ہرونت اے دیکھتا ہے۔ اس کی حرکات وسکنات اور اٹھنا بیٹھنا اور دوسرے کام باد شاہ سے بوشیدہ نہیں۔ اگر تو سے کے کہ تمام انسان اللہ تعالیٰ کے سامنے محض واحد کی ماند ہیں۔ ان کی کوئی حرکت اللہ ہے بوشیدہ نہیں لہذااس گفتگو سے فائدہ ؟ تومیں کہوں گا۔ یہ گفتگواس محض کے متعلق کی جارہی ہے جوبلند مرتبے پر فائز ہے۔ جے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں بڑی قدرو منزلت اور شرافت حاصل ہے۔ایسے شخص کوواقعی زیادہ ڈرنے کی ضرورت ہے کیونکہ اللہ تعالی نے جتنی بوی نعتوں ہے اے نوازا ہے اور جتنازیادہ اس پر فضل واحسان فرمایا ہے ای قدر اس پر شکر داجب

ہے۔ اللہ تعالیٰ کی عبادت سے ذرا سا انتفات شکر میں کمی کا باعث اور اللہ کی

اطاعت میں نقصان ہوگا۔رب قدوس کاار شادے۔

ا ۔ تخ تی پہلی گزر چکی ہے۔ یہ حدیث حن میچ ہے۔ ۲ ۔ اہام خاری رحمۃ اللہ علیہ تعالی اپنی میچ میں حضرت عائشہ سے روایت کردہ حدیث نقل کرتے ہیں۔

يَانِسَاءَ النَّبِيِّ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ يُضَاعَفُ لَهَا الْعَذَابُ صِعْفَيْنِ (الاحزاب: 30)

"اے نی کریم کی بیپواجس کی نے تم میں سے کھلی پہودگ کی تواس کے لیے عذاب کو دوچند کر دیا جائے گا"

نی کریم علی کے مازواج مطرات کویہ وعیداس لیے سائی گئی کہ اللہ تعالی نے نبی کریم علی کئی کہ اللہ تعالی نے نبی کریم علی کے فرما کر ان پر اپنی نعمت تمام کر دی۔ تعالیٰ نے نبی کریم علی فرما کر ان پر اپنی نعمت تمام کر دی۔ تعلاوہ جے اللہ کا قرب اور وصال کی نعمت میسر ہے اسے کیوں نہیں آزمایا جائے گا۔ اللہ تعالیٰ مخلوق سے مشابہت نہیں رکھتا۔ وہ اس سے بلند وبالا ہے کہ مخلوق سے اس کو تشبیہ دی جائے۔ اس جیسی کوئی چیز نہیں۔ وہ سب پچھ سننے والا سب کچھ دیکھنے والا ہے۔

#### پھل کوشاخ پر ہے دے تاکہ یک چکے تو تو تورسکے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ دار ضاہ نے فرمایا کیا تھے راحت و سر در چاہیے تو سکون و استقرار کا خواہال ہے۔ امن آتی کی خواہش رکھتا ہے۔ نعتوں اور ہر کتوں کے حصول کا ارادہ رکھتا ہے۔ حالانکہ تو چلنے اور پگلنے، نفس کو مار نے اور مجاہدہ کی بھٹی سے دور ہے۔ دنیاد آخرت کی مرادیں اور اعواض ابھی زائل نہیں ہوئے اور تیر سے اندر ہزاروں خواہشیں، ہزاروں تمنائیں زندہ ہیں؟ خصر جا۔ اے عجلت پیند جلدی کا ہے کی۔ بھاگنے سے کیا فائدہ۔ اب محاکنے والے آہتہ آہتہ! وروازہ اس وقت تک مدے رہے گاجب تک خواہش دم توڑ نہیں دیتیں حالانکہ تیر سے اندر توابھی بہت کچھاتی ہے۔ جب تک ذرہ ذرہ رفت پگل کردل پاک نہیں ہوجا تا دروازہ اس وقت کا۔ مکاتب کے ذہ جب تک ذرہ ذرہ بھی ہے تیرے دل میں دنیا کی خواہشات کا ایک ذرہ بھی ہے تو سرح کل میں دنیا کی خواہشات کا ایک ذرہ بھی ہے تو سرح کی رہے تو سے بھی توراہ نہیں یا سکتا۔

دنیا تیرا مطلوب و مقصود ہے۔ تو دنیائی آرزواور مرادکو آپ دل میں ہمائے ہے۔ ہر چیز کو خواہش کی نظر سے دیکھا ہے۔ دنیاو آخرت کی ہر نعمت کا خواہش مند ہے۔ جب تک تجھ میں دنیاوی خواہشات باقی ہیں تو ہلاکت کے دروازے پر ہے۔ یہیں ٹھمر جا حی کہ تجھے ہمام و کمال ان سے فنا حاصل ہو جائے۔ پھر تو ہدھتی سے کندن بن کر نکلے گا۔ پھر تو آراستہ و پیراستہ، خو شبولگا کر جائے۔ پھر تو آراستہ و پیراستہ، خو شبولگا کر بادشاہ حقیقی کی بارگاہ میں پیش کیا جائے گا اور وہ تجھ سے مخاطب ہو کر کے گا آج بادشاہ حقیقی کی بارگاہ میں پیش کیا جائے گا اور وہ تجھ سے مخاطب ہو کر کے گا آج نی اور شاہ دیکی کابر تاؤ ہو گا۔ اللہ کے فضل و کرم سے تجھے کھلایا پلایا جائے گا۔ تجھ نری اور نیکی کابر تاؤ ہو گا۔ اللہ کے فضل و کرم سے تجھے کھلایا پلایا جائے گا۔ تجھ قرب بلے کمال قرب سے نوازا جائے گا۔ پھر تو اسرار و رموز غیبیہ پر مطلع ہو گا۔ اور قراب بلے کمال قرب سے نوازا جائے گا۔ پھر تو اسرار و رموز غیبیہ پر مطلع ہو گا۔ اور حقائق تجھ سے مخفی نمیں رہیں گے۔ اس طرح اللہ تعالی کی عطا تجھ دنیا کی تمام چیز دی ہے۔

سونے کی ان پتریوں کو نمیں دیکھاجو بھری ہوئی ہوتی ہیں۔ان کی کوئی حثیت نہیں ہوتی وہ دست بدست پھرتی ہیں۔ون کو بہاں اور رات کو وہ ہاں۔ بھی عظر فروشوں کے ہاتھ میں اور بھی سبزی والوں کے پاس، بھی قصابوں کی جیب میں اور بھی انگریزوں کے پاس۔ بھی روغن چنے والوں کے ہاتھ میں اور بھی فاکروہوں کے پاس۔ بھی جو ہریوں کے پاس اور بھی ذیل پیشہ کی فرد کے پاس۔ فاکروہوں کے پاس۔ بھی جو ہریوں کے پاس اور بھی ذیل پیشہ کی فرد کے پاس۔ پھر یہ پتریاں اکھی کر لی جاتی ہیں۔ سار انہیں بھٹی میں ڈال دیتا ہے۔ پھر ان پگی ہوئی پتریوں کو نکالا جاتا ہے۔ ان کی تیش ہوئی پتریوں کو نکالا جاتا ہے۔ پھر اس زیور کو پائش کرکے خو شبولگا کر بہترین جگہ احتیاط ہے دیور ہوا ہے ان کی قیمت اور حیثیت کرکے خو شبولگا کر بہترین جگہ احتیاط ہے دیور ہوا ہے تالالگا دیا جاتا ہے۔ پھر کرکے خو شبولگا کر بہترین جگہ احتیاط ہے دیور ہوا ہے تالالگا دیا جاتا ہے۔ پھر کرکے خو شبولگا کر بہترین حگہ احتیاط ہے دیور ہوا ہے تالالگا دیا جاتا ہے۔ پھر کرکے خو شبولگا کر بہترین حگہ احتیاط ہے۔ اس زیور کی بوئی تکریم ہوتی ہے۔ اس کی زیور دلنوں کے گلے کی زینت بنتا ہے۔ اس زیور کی بوئی تکریم ہوتی ہے۔ اس کی زیور دلنوں کے گلے کی زینت بنتا ہے۔ اس زیور کی بوئی تا ہے۔ بھی ایسا کیا جاتا ہے۔ اور زیادہ سے زیادہ آرائیگی پیدا کرنے کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ بھی ایسا سجایا جاتا ہے اور زیادہ سے زیادہ آرائیگی پیدا کرنے کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ بھی ایسا

بھی ہوتا ہے کہ یہ زیور بادشاہ کی دلمن کے گلے کی زینت بنتا ہے۔ سونے کی پتر یوں کولوگوں کے ہاتھوں سے نکل کربادشاہ کے حرم تک پہنچنے کیلئے کتنے مدارج طے کرنا پڑے۔ یہ صرف ای وقت ممکن ہواجب انہیں بھٹی میں پگلایا گیااور پھر ضرب لگا کرائے نرم کیا گیا۔

اے بند ہمو من تیر امعا ملا بھی ایسا ہے۔ اگر توخدائی فیصلوں پر راضی رہا اور اللہ تعالی تیرے اندر جو تصرف کررہا ہے اس پر تو صبر کرے گا توای دنیا میں اپنے مولا کا قرب پائے گا۔ علم و معرفت اور اسرار و حقائق کی نعمت ہے سر فراز ہو گا۔ اور آخرت میں انبیاء ، صدیقین ، شھداء اور صالحین کے ساتھ سلامتی کے گھر میں رہائش پزیر ہوگا۔ تجھے ان نفوس قد سیہ کی معیت میں اللہ کا پڑوس نصیب ہوگا۔ حریم ذات تک تیری رسائی ہوگی۔ وہاں تیر اٹھکانا ہوگا اور ای ذات عزو جل سے تجھے انس حاصل ہوگا۔

صبر کرادر عجلت کا شکارنہ ہو۔اللہ تعالیٰ کے فیصلوں پر سر تسلیم در ضاخم کر دے۔ادر حق کوالزام نہ دے۔ تاکہ اللہ تعالیٰ کے عفو کی ٹھنڈک،اس کی بخشش کی حلادت،اس کی رحمت، لطف اور کرم داحسان تخفیے حاصل ہوں۔ کسی فیسس نئی میں ہیں۔

مجھی فقرے غنی حاصل ہوتی ہے

حضرت شیخ رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا: نبی کریم علیہ کی صدیث: کادالْفَقُواُن یَکُون کُفُواً۔ اِ

"قریب ہے کہ فقر کفر کا سب ہو جائے "کامطلب یہ ہے کہ:

ایک انسان اللہ عزوجل پر ایمان لا تا ہے۔ پھر تمام امور اس کے سپر دکر

دیتا ہے اور اعتقادر کھتا ہے کہ رزق صرف اس کی درگاہ سے با سانی مل سکتا ہے۔ اور

یہ سمجھتا ہے کہ جو پچھ اسے 'ل گیا ہے (یاجو مصیبت اس پر نازل ہو گئی ہے) اس کا

مٹنا ممکن نہیں تھا۔ اور جو نہیں ملاوہ کسی صورت مل نہیں سکتا تھا۔ اور وہ بدہ واللہ

تعالیٰ کے اس ارشاد گرامی پر یقین رکھتا ہے۔

وَمَنْ يَتَّقِ اللهُ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا. وَيَوْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَايَحْتَسِبُ وَمَنْ يَتَوَكُّلْ عَلَىٰ الله فَهُوْ حَسِبْهُ

(الطلاق: 3,2)

"اور جو (خوش خت) دُر تارہتا ہے اللہ تعالیٰ سے منادیتا ہے اللہ اس کے لیے نجات کاراستہ اور اسے دہاں سے رزق دیتا ہے جمال سے اس کو گمان بھی نہیں ہوتا۔ اور جو (خوش نصیب)اللہ پر بھر وسہ کرتا ہے تواس کے لیےدہ کافی ہے"

ہند ہُمؤ من اس بات کا قرار بھی کر تا ہے اور تصدیق بھی تو وہ عافیت دب نیازی کی حالت میں ہتلا کر دیتا ہے۔
بیدہ التجا کر تا ہے اور آہ وزاری کر تا ہے لیکن اللہ تعالی مصیبت اور فقر ہے اسے نیات نہیں دیتا۔ توالیے میں اللہ تعالی کے محبوب علیقی کا یہ ارشاد گرامی متحقق ہو جاتا ہے کہ فقر مجھی کفر کا موجب بن جاتا ہے۔

جس پراللہ کریم لطف وگرم فرمادے اس کی مصیبت ٹل جاتی ہے اور اسے عافیت اور غنی عطا کر دیتاہے۔ اور اسے توفیق عشتا ہے کہ وہ اللہ کی حمہ و ثنا کرے اور نعمتوں پر اس کا شکر مجالائے۔ سواسے اللہ تعالیٰ لقاء کی کھڑی تک اس طرح رکھتا ہے۔ یہ پہلا آدمی ہے۔

اور جے اللہ کر يم آزمانا چاہے تواس كى مصيبت اور فقر كودوام دے ديتا

ہے۔ ایمان کی مدد اس سے دور کر دیتا ہے۔ وہ حق تعالی پر تہمت لگاتا ہے اور اعتراض کر تاہے۔ اللہ کی آیات کا معر اللہ کی آیات کا معر من کر تاہے اور کا فر ہو کر ،اللہ کی آیات کا معکر بن کر ایخ رہ سے ناراض ہو کر مرتا ہے۔ یہ دوسر ا آدمی ہے۔ رسول کر یم علیق نے ای قبیل کے آدمی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا:

إِنَّ اَشَدَّ النَّاسِ عَذَابًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ رَجُلٌ جَمَعَ اللهُ لَهُ بَيْنَ فَقُو اللهُ لَهُ بَيْنَ فَقُو اللهُ لَهُ بَيْنَ فَقُو اللهُ لَيْ اللهُ لَهُ بَيْنَ

"قیاً مت کے دن سب سے زیادہ عذاب دیا جانے والا شخص وہ ہوگا جس کو اللہ تعالی نے دنیا میں فقر میں مبتلار کھااور آخرت میں (جنم کے)عذاب میں مبتلا کیا"

تیسر اآدی وہ ہے جے اللہ تعالی مقام اصطفاء اور منزل اجتباء پر فائز کرناچاہتا ہے۔
اس کا شار اللہ کے خاص محبوب بعد ول اور دوستوں میں ہوتا ہے۔ وہ انبیاء و اور اور ایاء کا دارث ہے۔ اللہ تعالیٰ کے عظیم بعد ول ، علماء و حکماء امت ، شفعاء و مشاکخ ، معلم وهادی ، مرشد و متبوع انسانوں میں وہ گنا جاتا ہے۔ اور لوگوں کو سنن صدی کی ساتھین کرتا ہے اور برائی ہے اجتناب کی نصیحت فرماتا ہے۔

اینے بندے کو اللہ تعالی صبر کے بہاڑ، رضا کے سمندر اور فعل مولی میں فنا وموافقت کی سعادت عطافر مادیتا ہے۔ اور پھر اسے طرح طرح کی نعمتوں اور پر کتوں سے نواز تاہے۔ رات دن خلوت میں اس پر خصوصی کرم فرما تاہے۔ ظاہری وباطنی کی لحاظ سے اس پر لطف و کرم کر تاہے۔ طرح طرح کی اسے نعمتیں دیتا ہے۔ اور اس وقت تک اے نواز تار ہتا ہے جیتک کہ وصال حق نہیں آ جاتا۔

# صبر کاذا کُقہ ترش ہے لیکن ہے یہ شہید

حفرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه فرمایا: کتنے تعجب کی بات ہے کہ تواکثر کہتا ہے۔ میں کونسا عمل کروں۔اور کونسا حیلہ اختیار کروں کہ منزل مقصود پر پہنچ جاؤں۔

پس مختج کماجاتا ہے۔ اپنی جگہ ٹھمر جااور اس وقت تک اپنی جگہ سے آگے نہ بڑھ کہ اس ذات کی طرف سے کشائش کی کوئی صورت پیدا نہیں ہو جاتی جس نے مختجے ٹھمر جانے کا حکم دیا ہے۔

رب قدوس كاارشادى:

يَا أَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَاتَّقُوْ اللهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (آل عمران :200)

"اے ایمان دالو! صبر کرواور ثابت قدم رہو (دعمن کے مقابلے میں) اور کمر بستہ رہو (خدمت دین کے لیے) اور (ہمیشہ) اللہ ہے ڈرتے رہو تاکہ (اینے مقصد میں) کامیاب ہو جاؤ"

اے بعد ہ مومن! اللہ تعالیٰ نے اس آیت کر یم میں تجھے صبر کا تھم دیا پھر ثابت قدمی کا۔ پھر ہمیشہ نیکی پر اور صبر پر کار ثابت قدمی کا۔ پھر ہمیشہ نیکی پر اور صبر پر کار بعد رہنے اور اس کی حفاظت کرنے کا۔ پھر اس کے بعد تنبیہ کی کہ صبر کو ترک نہیں کر دینا۔ اور اللہ تعالیٰ کا خوف دل سے نکال باہر نہ کرنا کیونکہ بھلائی اور سلامتی صبر میں ہے۔

ني كريم علي في في ارشاد فرمايا:

اَلصَّبُورُ مِنَ الْاِیْمَانِ کَالرَّاسِ مِنَ الْجَسَدِ اِلَّهِ کتے ہیں کہ ثواب اللہ رعمل ہو تا ہے لیکن صبر کا ثواب اس کلیہ ہے مشتیٰ ہے۔اس کا ثواب بے حساب ہے اس کا اندازہ نہیں ہو سکتا۔ جیسا کہ رب قدوس کا ارشاد گرامی ہے۔

إِنَّمَا يُوكِفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ (الرّمر: 10) "(مصائب وآلام ميس) صبر كرنے والوں كو ان كا اجرب حساب دیاجائے گا"

جب تجھے خوف ہو گاکہ اللہ تعالیٰ تجھے صبر کی جفاظت پر قائم رکھے اور صدود کی محافظت میں تیری حفاظت فرمائے تووہ اپناد عدہ پوراکرے گا۔ جیساکہ کلام مجید میں ہے۔

وَمَنْ يَتَّقِ اللهُ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَايَحْتَسِبُ(الطلاق:2-3)

"اور جو (خوش خت ڈرتا ہے اللہ تعالی سے منادیتا ہے اللہ تعالی اس کیلئے نجات کاراستہ اور اسے (دہاں سے )رزق دیتا ہے جمال سے اس کو گمان بھی نہیں ہوتا"

اس صدیث کودیلی نے "الفردوس" میں حضرت ان مالک رضی اللہ عنہ کی روایت سے نقل کیا ہے۔ یہ جمعی نے "الفر من حضرت علی ہے۔ یہ حدیث ضعیف ہے۔ مناوی "فیض القدیر" علی ہے۔ یہ حدیث ضعیف ہے۔ مناوی "فیض القدیر" یک کیا ہے۔ یہ مناوی الفیر من الایمان جمنز لہ الرأس من الجمد "کیو تکہ صبر دین کے ہر باب بلعہ ہر مسلے میں ضروری ہے۔ اسے دین میں سرکی حیثیت حاصل ہے۔ حضرت علی رضی الله عنہ فرماتے ہیں۔ سرکٹ جائے توانسان مرجاتا ہے۔ پھر بلند آوازے فرمایا جس میں صبر نہیں اس کا ایمان نہیں۔ یعنی صبر نہیں اس کا ایمان نہیں۔ یعنی صبر نہ ہو توایمان کا مل نہیں ہو تااور انسان کی حالت یہ ہوتی ہے کہ "عبادت کرتا ہے اللہ تعالیٰ کی کنارے پر (کھڑے ہوکر) پھر اگر پہنچ اسے بھلائی (اس عیادت سے) تو مطمئن ہو جاتا ہے اس سے اور اگر پہنچ اے کوئی آزمائش تو فور ا(دین سے) منہ موڑ لیتا ہے۔

و صبر کی وجہ سے متو کلین میں سے ہو جائے گا۔ تیرے تمام مصائب زائل ہو جائیں گے اور اللہ تعالیٰ تیرے ساتھ کیے گئے کفایت کے دعدہ کو پورا فرمائے گا۔ار شادرباری تعالیٰ ہے۔

> وَمَنْ يَتُوسَكَّلُ عَلَىٰ اللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ (الطلاقُ :3) "اور جو (خوش نصيب) الله ير بحر وسه كرتا ب تواس كے ليے ده كافى ہے"

تواپے صبر اور توکل کی وجہ ہے احسان کرنے والوں میں ہے ہو جائے گا اور اللہ تعالی بچھ کو اپنا محبوب،عد وہنا لے گا۔ کیونکہ ارشاد خداو ندی ہے۔ اِنَّ اللہ یُحِبُ الْمُحْسِنِیْنَ (المائدہ: 13) ''بیشک اللہ تعالی محبوب رکھتا ہے احسان کرنے والوں کو''

صبر دنیاد آخرت میں بھلائی اور سلامتی کی بدیاد ہے۔ اس کی دولت بند ہ مؤمن حالت تشکیم ورضا تک ترقی کر تا ہے۔ پھر بندر تیج اسے ظاہر دغیب میں فنا فی اللّٰہ کامقام نصیب ہو تا ہے۔

خبر دار! صبر کادامن ہاتھ سے نہ چھوٹے۔ورنہ دنیاد آخرت میں ذکیل و رسواہو جائے گااور دارین کی بھلائی ہے محر دم ہو جائے گا۔

#### محبت کاتراز وخواہش ہے

نفرت کررہا ہے۔ اور اس سے کینہ اور بغض رکھ کر ظلم کررہا ہے۔ اور یوں اللہ اور اس کے رسول کی مخالفت کر کے معصیت کا مر تکب ہورہا ہے۔ اپنے بغض سے اللہ تعالیٰ کے دربار میں توبہ کر اور اس شخص کے علاوہ دوسر سے محبوبان بارگاہ اللی، اور اس عام اور اس محبت کا سوال کر تاکہ توان سے محبت کر کے اللہ تعالیٰ سے موافقت اختیار کر لے۔ تعالیٰ سے موافقت اختیار کر لے۔

ای طرح جس سے محبت کر تا ہے اس کے اعمال کو قر آن و سنت پر پیش کر۔ اگر قر آن و سنت کی تعلیمات کے مطابق وہ قابل محبت ہے تو اس سے محبت کر۔ قابل نفر ت ہے تو نفر ت کر۔ تاکہ تیری اس کے ساتھ محبت اور نفر ت اپنی خواہش کی وجہ سے نہ ہو کیو نکہ اللہ تعالی مخالفت نفس کا حکم و یتا ہے۔ ولا تتبع الهوی فیضلك عن سبیل اللہ (ص: 26)

''اورنہ پیروی کیا کرو ہوائے نفس کی وہ بہ کا وے گی ختہیں راہ خداہے''

### مجت صرف ایک ہی محبوب سے ہوتی ہے

حضرت مینج عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالیٰ عند نے فرمایا: تعجب ہو اکثر کہتا ہے میں جس کو پہند کر تا ہوں اس کی صحبت ہمیشہ میسر نہیں رہتی ۔ کوئی نہ کوئی چیز ہماری جدائی کا سبب بن جاتی ہے ۔ یا تو محبوب غائب ہو جاتا ہے یا موت یا عداوت اسے مجھ سے الگ کر دیتی ہے۔ میر الپندیدہ مال تلف ہو جاتا ہے اور میرے ہاتھ سے چھن جاتا ہے۔ (نہ کسی انسان کا وصال میسر رہتا ہے اور نہ میں رہتا ہے اور نہ بہتدیدہ مال کا)

پس اس کاجواب یہ ہے کہ کیا تو نہیں جانتا کہ تو حق تعالیٰ کا محبوب و مطلوب اور منظورِ نظر ہے۔ اسے غیرت آتی ہے کہ تو دوسر دل سے مراسم رکھے۔ جانتا نہیں کہ اللہ تعالیٰ غیور ہے اس نے تجھے اپنے لیے پیدا کیااور تو غیر کا

بناپند کرتاہ؟

كيا توف الله تعالى كايه فرمان نهيس سنا: يُحِبُّهُمْ ويُحِبُّونَهُ (المائده: 54)

"معبت كرتا بالله الن اوروه معبت كرتے بين أس سے " وَمَا حَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونَ (الذاريات: 56) "اور نهيں پيدا فَرهايا بين نے جن وانس كو مگر اس ليے كه وه ميرى عبادت كريں"

کیا تونے نبی کریم صلی اللہ تعالی وعلی آلہ واصحابہ وسلم کاب ارشاد گرامی

نهيں سا:

اِذَا اَحَبُّ اللهُ عَبْدًا إِبْتَلَاهُ فَانْ صَبَرَ اِفْتَنَاهُ . قِيْلَ يَا رَسُولُ اللهِ اوْمَا الْقَتَنَاهُ ؟ قَالَ . لَايَدُرُلَهُ مَالاً وَلَا وَلَدَا "جب الله تعالى كى انسان ہے مجت كرتا ہے تواہے آزمائش ميں وُال ويتا ہے۔ اگروہ صبر كرے تواہے ہر چيز ہے بے نياز كرك ميں وُال ويتا ہے۔ اگروہ صبر كرے تواہے ہر چيز ہے بے نياز كرك اپنا بنا ليتا ہے عرض كيا گيايار سول الله بے نياز كرك اپنا بنا ليتا ہے۔ فرمايانه اس كے مال كوبا فى چھوڑ تا ہے اور نه بي كوزنده چھوڑ تا ہے اور نه بي كون نده چھوڑ تا ہے "ا

اور بیا اے لیے کر تاہے کہ مال ودولت اور اولاد ہوگی تو میر اہمدہ ان کی محبت بٹ مجبت میں پھنسِ جائے گا اور اس طرح اپنے رب کے ساتھ اس کی محبت بٹ جائے گا۔ کم ہو جائے گی اور پارہ پارہ ہو جائے گی۔ وہ بیک وقت اللہ اور غیر اللہ کی محبت کادم ہمر نے لگے گا۔ حالا نکہ اللہ تعالیٰ شریک کو قبول نہیں کر تا۔ وہ غیور اور قاہر ہے۔ ہر چیز اس کے عظم کے سامنے قاہر ہے۔ ہر چیز اس کے عظم کے سامنے

ويلمي "الفرووس" حديث نمبر 968راوي الى عتبه الخولاني رضي الله عنه حديث

ضعیف ہے۔

سر افتحدہ ہے۔ پس وہ شرک کو (اولاد کی صورت میں جو بامال کی صورت میں) ہلاک اور تلف کر دیتاہے تاکہ اس کے معافے ول میں کی اور کی محبت ندرہے اور وہ خالصتااینے رب کی محبت میں سر شار رہے۔ پس پول اللہ تعالیٰ کاپیار شاد بور اہو جاتا ہے کہ وہ اللہ سے محبت کرتے ہیں اور اللہ ان سے جب دل تمام شر کاءوانداد سے خالی ہو جائے گا تعنی مد ہمؤ من کے دل میں نہ اہل عیال کی محبت رہے گی اور نہ مال و دولت کی جاہت نہ لذات و شھوات کی طلب رہے گی اور نہ حکومت وریاست کا شوق نه کرامات احوال کی تمنارے گی اور نه منازل و مقامات کی آرزو۔ نه جنت وور جات جنت کی خواہش اور نہ قرب دوصول الی اللّٰہ کا خیال ۔ پس بعد ہمؤ من کا دل ہر ارادے اور ہر خواہش ہے جب اس طرح یاک ہو جائے جیسے ٹوٹا ہوابر تن کہ جس میں کوئی مائع نہیں تھھر سکتا کیونکہ اللہ کے فعل اور اللہ کی غیر تاور ہیت کی دیواریں بلند کر دی جاتی ہیں اور کبریائی اور سطوت کی خند قیں کھود دی جاتی ہیں۔ دل میں نہ کسی چیز کا ارادہ پیدا ہوسکتا ہے اور نہ کسی چیز کی خواہش سر اٹھاسکتی ہے۔ایسے میں دل کومال دولت، الل وعيال، دوست احباب جيد اسباب اور كرامات وحاكم اور عبادات كوئي نقصان نہیں دے سکتیں۔ کیونکہ یہ تمام چیزیں دل سے باہر ہوتی ہیں۔ول پر اللی تيرے ہوتے ہيں پس الله تعالى غيرت نہيں فرماتا۔ بلحہ يه سب چيزي الله تعالى کی طرف ہے مندے کیلئے باعث عزت و کرامت لطف، کرم اور نعت بن جاتی ہیں۔ اللہ كے اس بعدے كى خدمت ميں حاضر ہونے والے ان سے لطف اندوز ہوتے ہیں۔اللہ تعالیٰ کے ہاں چونکہ اس مدے کا خاص رتبہ اور مقام ہوتا ہے اس لیے اس کے طفیل آنے والے بھی عزت و تکریم سے نوازے جلتے ہیں۔ان کی بھی مصائب وآلام سے حفاظت کی جاتی ہے۔ یول سیبد وُمؤ من بند گان خداکا تکسبان، کفایت کندہ، اور طباو ماوی بن جاتا ہے۔اس کے صدقے لوگوں کی تمنائیں بوری ہوتی ہیں مصائب سے خلاصی یاتے ہیں اور یہ بعد و خداد نیااور آخرت میں اللہ تعالی کے حضور ان کی شفاعت کر تاہے۔

#### مقامات خلق اور منازل رجال

حفرت میخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالیٰ عنه وار ضاہ نے فرمایا ؟ آدمی چار قتم کے ہوتے ہیں۔

ایک وہ آدمی جس کے پاس نہ زبان ہوتی ہے اور نہ ول۔ اس سے مر اداللہ
کانافر مان مغرور ، غبی اور بے کار آرمی ہے۔ اللہ تعالیٰ ایسے مخص سے کوئی سر وکار
نہیں رکھتا۔ اس میں کوئی بھلائی اور خیر کا پہلو نہیں ہوتا۔ ایسے لوگ خس و
خاشاک کی مانند ہیں جن کا کوئی وزن نہیں ہوتا۔ ہاں اگر اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کو
اپی رحمت سے ڈھانپ لے۔ ان کے دلوں میں ایمان کا چراغ روش کر دے اور
ان کے جوارح کوآپی اطاعت پر لگادے توالگ بات ہے۔

خبر دار کہیں ان میں ہے ہو جاؤ۔ان کی پناہ نہ لے۔ان کا اعتبار نہ کر اور نہ ان کی شکت اختیار کر۔ اللہ تعالیٰ کی نظر میں ہیہ مغضوب و معتوب ہیں انہیں عذاب دیا جائے گا۔ایسے لوگوں کیلئے دوزخ کی آگ ہے۔ہم ایسے لوگوں سے اللہ تعالیٰ کی پناہ ما شکتے ہیں۔

ہاں آگر تو عالم باللہ ہے۔ خیر کا معلم، دین کا بادی قائد اور رہماہے تو پھر
ان کے پاس ضرور جا۔ انہیں اطاعتِ خداد ندی کی طرف بلا انہیں معصیت کے
حولناک انجام سے خبر وار کر تاکہ اللہ تعالی کے نزدیک تو مردِ میدان لکھا جائے اور
مجھے انہیاء در سل جیسا تو اب عطا کیا جائے۔ رسول اللہ تعالی علیہ دعلی آلہ داصحلہ
وسلم نے حضر ت امیر المؤمنین علی بن الی طالب رضی اللہ تعالی عنہ سے فرمایا

لان يهدى الله بهداك رجلا خيرلك منما تطلع عليه الشمس .
"يقينا تيرى وعوت سے الله تعالى كاايك شخص كو بدايت دے دينا تيرے ليے ہر اس چيز سے بہتر ہے جس پر سورج طلوع موتاہے"

دوسر اوہ آدمی ہے جس کے پاس زبان تو ہے لیکن دل نہیں۔ وہ حکمت ہمری باتیں کرتا ہے لیکن عمل سے عاری ہے۔ لوگوں کواللہ تعالیٰ کی طرف بلاتا ہے لیکن خود اس ذات سے دور بھاگتا ہے۔ دوسر ول کے عیبوں کی قباحت میان کرتا ہے لیکن خود ان قباحتوں کواپنے دل میں ہمیشہ پروان چڑھا تا ہے۔ لوگوں کے سامنے پر ہیز گار بنتا ہے جس کے جسم پر انسانی لباس ہے۔

ایسے لوگوں سے نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ داصحابہ و سلم نے اپنی امت

كو څېر دار كيااور فرمايا ہے۔ احد ف ما احاف على امت كل منافق عليه اللسان ك

اخوف ما اخاف على امتى كل منافق عليم اللسان المدن المين المت كي بارك مين سب سے زياده جس چيز سے وُرتا مول وه جر منافق فخص ہے جوبات كرنا خوب جانتا ہے "
دوسرى صديث مين يول ہے:
اخوف مااخاف على امتى من علماء السوء كل

جلد ۱۷۵۱ پر یہ حدیث کی سرے ہیں۔ عمر ہے، بی جا کہ اللہ تعالی سہالے روہ ہے۔ فراتے ہیں کہ رسول اللہ علی سہالے نے فرایا: اس امت کے علاء دو قتم کے ہیں۔ ایک وہ۔ جنہیں اللہ تعالی نے علم عطاکیا توانہوں نے اے لوگوں پر خرچ کیا (پڑھایا) اور اس بر کئی عوض کا خیال نہ رکھا۔ اور نہ اس کے بدلے کوئی قیمت بی۔ ایسے فضل کیلئے سمندر کی مجھلیاں، چھٹی کے جانور اور فضا میں اڑنے والے پر ندے جھی استعفار کرتے ہیں۔ وہ اللہ تعالی کی بارگاہ میں سر دار اور ش یف کی حیثیت سے حاضر ہوگا حتی کہ اے مرسلین کی رفاقت نصیب ہوگی۔ دوسر اوہ ہے جے اللہ تعالیٰ نے علم عطا کیا۔ لیکن اس نے اللہ کے ہندوں میں اسے عام کرنے میں حل ہے کام لیاح ص وطع میں جتال ہوا۔ اور کیار کی لگام دی جائے گی اور ایک منادی اس کے بدلے قیمت قبول کی۔ ایسے آو می کو قیامت کے ون آگی گیاگا ہوگا۔ اس نے اللہ کے میں دولت سے نوازا گر اس نے اللہ کے ہندوں کو زیور علم سے آراستہ کرنے میں حتل سے کام لیا۔ اس پر حرص و لا لی کیا۔ اس کے بدلے ہندوں کو زیور علم سے آراستہ کرنے میں حتل سے کام لیا۔ اس پر حرص و لا لی کیا۔ اس کے بدلے ہیت تبول کی اور اس کے اللہ کے ہیں۔ حال سے قبول کی اور اس کے بدلے ہیت تبور کی اور اس کے اللہ کے ہیت کہ حساب سے فراغت ہو جائے گی۔

''اپنی امت کے بارے سب سے زیادہ خوف جھے برے علاء کا ہے''
ایسے لوگوں سے دور رہیے اور ان سے بھاگ جائے درنہ اپنی لذت گفتار
کے ذریعے تہیں شکار کرلیں گے تو بھی ان کی نافرہانیوں کی آگ میں جلایا جائےگا۔
تیسرا آدمی وہ ہے جس کا دل تو ہے لیکن زبان نہیں۔ اس سے مراد وہ
بعد ہُموُ من ہے جے اللہ تعالی لوگوں سے مستور رکھتا ہے۔ اس کی پر دہ پو نثی فرما تا
ہے۔ اور اسے اپنے عیبوں پر مطلع کر دیتا ہے۔ ایسے انسان کے دل کو اللہ تعالیٰ منور
فرمادیتا ہے۔ لوگوں کے ساتھ ملنے جلنے میں جو خرامیاں ہیں گفتگو میں جو برائیاں
اور نقصان ہیں ان سے مطلع کر دیتا ہے اور اسے یقین ہو جا تا ہے کہ بھلائی خاموثی
اور گوشہ نشینی میں ہے۔

جیساکہ نی کریم علی کارشادے:

من صمت نجاك

"جوخوموش ربانجات يا گيا"

اور کماجاتاہے کہ عبادت کے دس اجزاء ہیں۔ان میں سے تین خاموشی میں پوشیدہ ہیں۔ مل

یہ آدمی اللہ تعالیٰ کا دلی ہے۔ وہ اللہ تعالیٰ کی پر دہ پوشی میں محفوظ ہے۔ اسے سلامتی کے ساتھ عقل اور فراست کا نور حاصل ہے۔ وہ خدائے رحمان کا ہم نشین ہے اللہ کے اس پر بے شار انعامات ہیں۔ وہ ایسا شخص ہے کہ ہر قتم کی بھلائی

ا۔ مندامام احمد ج 159/2 ترندی۔ ''الجامع الصحح'' حدیث نمبر 2501راوی عبداللہ بن عمر رضی اللہ عند۔ حدیث صحیح ہے۔

این الدینا "الصمت و آداب اللمان" حدیث نمبر 36 میں وهیب بن الورد سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا : حکمت کے دس اجزاء ہیں۔ نوخامو ثی میں ہیں۔ و سوال عزملت نشینی میں ہے۔ حیاد بن السری "الذهد" میں افی ذرالغفاری رضی الله عنه سے روایت کرتے ہیں کہ۔ رسول الله علیہ کاار شاد ہے۔ کیا میں حمیس الی عبادت کی خبر نہ دوں جوسب عباد توں سے آسان اور بدن پر حلکی ہو؟ (فرمایا) خامو شی اور حن خلق۔

اس کے پاس موجود ہے۔ ایسے شخص کی سنگت اختیار کر۔ اس سے تعلقات قائم کر۔ اس کی خدمات جالا۔ اس کی ضروریات کو پور اکرنے کی سعادت حاصل کرنے کی کوشش کر۔ اور جن انعامات سے اللہ نے اسے نواز اہے ان سے نفع اندوز ہو نیکی سعی کر۔ اگر تو اللہ کے اس بندے کی صحبت اختیار کرے گا اور ان کی خدمت جا لائے گا تو اللہ تعالیٰ تجھ سے محبت فرمائے گا اور تجھے اپنا ہنا لے گا۔ تجھے اپنے محبوب اور نیک بندوں کی صف میں شامل فرمادے گا۔ (انشاء اللہ تعالی)

چوتھا آدمی دہ ہے جس کے پاس دل بھی ہے اور زبان بھی اس سے مراددہ آدمی ہے جے فرشتوں میں عظیم انسان کے نام سے بلایا جا تا ہے۔ جیسا کہ حدیث شریف میں ہے۔

من تعکم و عَمل به و عکم د کوی فی الملکوت عظیما لے

"جس نے علم حاصل کیا۔ پھر اس پر عمل پیراہوااور دوسر ول کو

بھی تعلیم دی دہ ملکوت میں عظیم کے لقب سے بلایا جائے گا"

الیا فخص در حقیقت اللہ تعالی اور اس کی قدر تول کا عرفان رکھتا ہے۔
اللہ تعالی اس کے دل میں نادرونایاب علوم دو لیعت فرمادیتا ہے اور اسے ایسے اسر الا

پر مطلع کرتا ہے جو دوسر ول سے مخفی ہوتے ہیں۔ اسے چن لیتا ہے۔ اپناہتا لیتا

ہے۔ اپناعشق دے ویتا ہے۔ اپی طرف ہدایت کر دیتا ہے۔ اور اپی حضوری میں

ترقی دے دیتا ہے۔ اس کا سینہ ان اسر ار و علوم کے لیے کھول دیتا ہے۔ اس

بررگ، منتق ، ججت، محدی ها دی شافع و مشفع صادق، مصدق اور اپنے رسولوں

بررگ، منتق ، ججت، محدی ها دی شافع و مشفع صادق، مصدق اور اپنے رسولوں

اور نبیوں کا خلیفہ اور جانشین ہادیتا ہے۔ علیم صلوحہ و تحیاحہ وہرکامہ بنی آوم میں

پریدہ مغایت و منزل کی حیثیت رکھتا ہے۔ اس سے بردامر تبہ صرف نبوت کا ہے۔

پریدہ مغایت و منزل کی حیثیت رکھتا ہے۔ اس سے بردامر تبہ صرف نبوت کا ہے۔

ا ۔ اے ابو خیٹمہ النسائی نے کتاب ''العلم ''میں اور ائن جو زی نے۔'' حضرت سفیان ٹوری'' کے حالات میں نقل فرمایا ہے۔

اس بعد ہ خدا کی صحبت اختیار کر کسی حالت میں اس کی مخالفت ، اس سے منافرت ، دوری اور دشمنی نہ رکھ ۔ اس کی نظر میں اپنی پزیرائی ، اسے بات کا جواب دینے اور نفیحت کرنے کو ترک کر دے ۔ سلامتی ای میں ہے جو وہ مدہ خدا فرما تا ہے باجو اس کے پاس جو پچھ ہے وہ ہلاکت اور گر اہی کے پاس جو پچھ ہے وہ ہلاکت اور گر اہی جی اس رفیحت ) ہے دوسرے لوگوں کے پاس جو پچھ ہے وہ ہلاکت اور گر اہی جی اگر دکھے سکتا ہے تو اپنے فائدے کے لیے دکھے ۔ اگر احتیاط کرنے والا ہے تو بیں ۔ اگر دکھے سکتا ہے تو اپنے فائدے کے لیے دکھے ۔ اگر احتیاط کر آگر اپنی خالا ہے اور اپنی بھلائی چاہتا ہے تو میری بات مان۔ هد ان الله و اِیاك لِما یُحِبّه و يَرْضاهُ . دُیْنَا وَ اُخْرِی بر حُمنِه

ہرایک مت لکھی ہوئی ہے

حفرت شخر ضی اللہ تعالی عنہ وارضاہ نے فرمایا : کتنے تعجب کی بات ہے کہ تو اپنے پرورد گار سے نالان ہے۔ اس الزام دیتا پھر تا ہے اور کہتا ہے کہ اس نے مجھ پر ظلم کیا۔ مجھے روزی نہیں دی۔ غنی نہیں بنایا۔ مجھے مصائب و آلام سے نجات نہیں دی۔

کیا تجھے بیہ بات معلوم نہیں کہ ہر کام کیلئے ایک مقرر وقت ہے جے پہلے سے لکھا جاچکا ہے۔ ہر تکلیف کی انتہاء ہے انکھا جاچکا ہے۔ ہر تکلیف کی انتہاء ہے اپنی مدت پراسے ختم ہونا ہے سواس تکلیف سے نجات نہ پہلے ہو سکتی ہے اور نہ ہی مقرر ودقت کے بعد۔

مصیبت کے او قات میں عافیت نہیں ہو سکتی اور سختی کا وقت آسانی کے وقت کے ساتھ نہیں بدل سکتا۔ اور محال ہے کہ فقر کی حالت غنی میں بدل جائے۔

ادب کو ملحوظ خاطر رکھ۔ خاموشی، صبر، رضااور موافقت کو اختیار کر۔ اللہ سے نالال رہنے اور اسے تہمت دینے سے توبہ کر۔بارگاہ خداوندی میں انسانوں کی طرف تقاضائے طبیعت بھر کی بغیر کسی گناہ کے انتقام اور بلاوجہ گرفت نہیں۔

اللہ کریم ازل سے یکتا ہے۔ وہ ہمیشہ سے ہے اس کی اہتداء نہیں۔ اس

نے ہر چیز تخلیق کی۔اور ہر چیز کے فوائد اور نقصانات پیدا کیے۔وہ ہر چیز کی ابتداء کو بھی جانتا ہے اور انتاء کو بھی۔اس کے اختقام کو بھی جانتا ہے اور انجام کو بھی۔وہ ایے فعل میں علیم ہے۔ اپنی صنعت گری میں مضبوط ہے۔ اس کے فعل میں تناقض نہیں۔ کی چیز کو فضول پیدا نہیں کر تا۔ اس کا کوئی کام عبث نہیں۔ وہ ہر عیب اور نقص ہے پاک ہے۔اہے اس کے افعال میں ملامت نہیں کیا جاسکتا۔ اگر صبر ورضا اور اللہ کے فعل سے موافقت اور غنی کی ہمت نہیں تو فراخی اور کشائش کا انتظار کر حتی کہ مصیبت کے دن پورے ہول اور مرور وقت کے ساتھ ساتھ اللہ کریم حالت میں تبدیلی فرمادے۔جس طرح سر دی گری میں اور رات دن میں تبدیل ہو جاتے ہیں۔اگر تو مغرب اور عشاء کے در میان دن کی روشنی تلاش کرے تو ممکن نہیں۔ بلحد لمحد اس کی تاریکی میں اضافہ ہو تا جائے گا حتی کہ تاریکی اپنی انتاء کو پہنچ جائے گ۔ پھر فجر طلوع ہو گی اور ہر طرف دن کی روشنی چھاجائے گی۔ توجاہے یانہ جاہے یہ سلسلہ جاری رہے گا۔اگر تو عین دوپہر کے وقت رات کی واپسی طلب کرے تو تیری دعا قبول نہیں ہوتی اور دوپہر کی روشنی میں تاریکی کا خواب پورا نہیں ہو گا کیونکہ یہ طلب بے وفت ہے۔ سو تو خائب و خاسر ، بے بیاد مر ام رہے گا سب کچھ چھوڑ دے۔ سر تشکیم خم کر۔ ایے رب کے بارے حسن طن رکھ اور صبر سے کام لے جو تیر اے تجھ سے چھینا نہیں جائے گااور جو تیر انہیں تجھے دیا نہیں جائے گا۔

خداتوطلب کر۔اللہ تعالیٰ گیبارگاہ میں آہوزاری کر۔گڑ گڑاکر دعاکراطاعت وانقیاد کے جذبہ سے اوراس کی فرمانبر داری کی نیت ہے۔ کیونکہ اس کا تھم ہے۔ اُدْعُونِیْ اَسْتَجِبْ لَکُمْ (غافر:60)

> " مجھے پکارو۔ میں تمہاری دعا قبول کروں گا" وَ اسْأَلُوْ اللهُ مِنْ فَصْلِهِ (النساء :32) "ان الگتر موالہ توالی ہے اس کر فضل (

"اور مانگنےر ہواللہ تعالی سے اس کے فضل (وکرم)کو"

اور دوسری کئی آیات واحادیث اس حقیقت پر گواہ ہیں۔
تواس کی بارگاہ میں وستِ سوال دراز کر۔ وہ ضرور کرم فرمائے گالیکن
اس کی قبولیت کے لیے ایک وقت ، ایک مدت مقرر ہے۔ جب اللہ تعالی ارادہ
فرمائے گا دعا قبول ہو جائے گی۔ یا پھر دعا کی قبول نہ ہونے میں کوئی و نیادی یا
اخردی مصلحت پوشیدہ ہوگی۔ یا تیری دعا اور اللہ کے فیصلے اور اس کی مدت کے
پورے ہونے میں موافقت ہو جائے گی۔ (ادھر تو دعا کرے گا اوھر اس کی
قبولیت اور تیرے مقصود کے ہر آنے کا وقت آجکا ہوگا)

قبولیت میں تاخیر کی وجہ ہے اسے الزام نہ دے اور مایوس نہ ہو دعا کرنے میں بھر حال فائدہ ہے نقصان نہیں۔اگر تجھے فوری فائدہ نہیں پہنچا تو کوئی نقصان بھی تو نہیں پہنچا۔اگر فوری اجامت نہیں ہوئی توکل کواس کا ثواب تو ملے گا۔ حدیث مبارکہ ہے۔

> إِنَّ الْعَبْدَ يَرِىٰ فِيْ صَحَائِفِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَسَنَاتٍ لَمْ يَعَرِفْهَا فَيُقَالُ لَهُ إِنَّهَا بَدَلُ سُوَالِكَ فِي الدُّنْيَا. الَّذِيْ لَمْ يُقَدَّرُ قَضَاءُ هُ فِيْهَا لَـ

قیامت کے روز ہمدہ آپنے نامہ اعمال میں ایسی نیکیاں دیکھے گاجن ہے وہ ناواقف ہو گا۔ اس سے کما جائے گا یہ دنیا میں کی گئی تیری دعا کابد لہ ہے جس کے بارے اللہ کا فیصلہ پورا نہیں کیا گیا تھا"او کیما قال رسول اللہ میں کیا گیا تھا"او کیما قال رسول اللہ میں کیا گیا تھا"

ا میرے پاس حدیث پاک کے جتنے مصادر ہیں ان میں یہ حدیث نہیں مل سکی۔ لیکن اس کے متح مصادر ہیں ان میں یہ حدیث نہیں مل سکی۔ لیکن اس کے متح متح کے متح متح کے متح متح کے متح متح کے اور نہ قطع رحمی کا سوال ہو تا ہے تو اللہ تعالی اس کے بدلے اس کے بدلے اس کے بدلے اس کے گزشتہ گناہ معاف کردیتا ہے۔ یا فور اس دنیا میں اے اس کا صلہ دے دیتا ہے یا تو رسے کے بدلے اس کے گزشتہ گناہ معاف کردیتا ہے۔ یا فور اس دنیا میں اے اس کا صلہ دے دیتا ہے یا آخرت کیلئے اسے ذخیرہ فرمادیتا ہے "

دعاکرنے سے اور کچھ بھی حاصل نہ ہو تو کم از کم اللہ و صدہ لاشریک کی یاد
کی سعادت تو حاصل ہو ہی جائے گی۔ اس میں اللہ کی وحدانیت کا اقرار بھی ہے۔
کیونکہ تو صرف اللہ تعالی سے دعاکر رہاہے اور اس کے سواء کسی اور کے دروازے
پر دستک نہیں دے رہا۔ تیرے لیل و نہار ، صحت و تندر ستی غنی دفقر کی حالت اور
شختی کی حالت بلحہ تیری پوری زندگی دوحالتوں میں منقسم ہے۔

یا تو دعائی شین کررہابعہ اللہ کے کیے پرراضی ہے۔اوراس کے فیطے

کے سامنے سر تشکیم خم کیے موافقت فعل رہی کی راہ پرگامزن ہے۔اورغسال کے

ہاتھوں میں میت اور دایہ کے ہاتھوں شیر خواریچے کی مانند ہے حس وحرکت ہے۔یا

پھر گھڑ سوار کے ہاتھوں گیند کی مانند ہے کہ وہ جس طرف چاہتا ہے لے جاتا ہے۔

جس سمت چاہتا ہے اللتا پلٹتا ہے۔ پس اللہ تعالی خود تجھ میں کام کررہا ہے اور تواس

کر ما مذکہ کی جہ کہ میں کی یا این آپ کواس کر سے دکھ دیا ہے۔

کے سامنے کوئی حرکت نہیں کر رہا۔ اپنے آپ کواس کے سپر دکر دیاہے۔ اگر اللہ تعالیٰ کی طرف ہے تہمیں نعتیں میسر ہوں تو تیری طرف سے شکر لور حمد د نناکی جاتی ہے۔ اور اس کے بدلے اللہ تعالیٰ اپنی عطامیں اضافہ فرما تاہے۔

جیاکہ اس کارشادے:

لَئِنْ شَكَوْتُهُمْ لَا زِیْدَنَّكُمْ (ایراجیم :7) "اگرتم سابقه نعتول پر شکر کرد کے تو میں تمہارے لیے ان میں اور اضافہ کروں گا"

اگرد کھ اور تکلیف ہو تو اللہ کی تو فیق ثابت قدمی، نفرت، نماز اور رحمت کی وجہ سے تو صبر ورضا کو اختیار کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ تھ پر اپنا فضل فرماتا ہے۔ جیسا کہ اس کاار شادگر ای ہے۔

اِنَّ اللهُ مَعَ الصَّابِرِيْنَ (البقره:153) ''بيتك الله صبر كرَّنِ والول كے ساتھ ہے'' لعنی اللہ ان كی مدد فرما تاہے اور انہيں ثابت قدم ركھتاہے۔ اور كيول نہ

www.malrabah.mg

ہو ہدہ صبر کر کے اپنے نفس خواہش اور شیطان کے خلاف اللہ تعالیٰ کی مدد کرتا ہے۔ جیساکہ ارشاد خداد ندی ہے۔

اِنْ تَنْصُرُواْ اللهِ يَنْصُرُ كُمْ وَيُثَبِّتُ اَقَدامَكُمْ (محد:7)
"اگرتم الله (كردين)كى مدد كروك توده تمهارى مدد فرمائ
گادر (ميدان جهاديس) تمهيس ثامت قدم ركھ گا"

جب الله پراعتراض اور تسخط کی روش ترک کر کے اپنے نفس کی مخالفت میں الله تعالیٰ کی مدد کرے گاور اپنے نفس کے خلاف الله کا مدد گارین جائے گااور الله کی رضا کی خاطر تکوار ہاتھ میں لیے نفس پر پہر ہ دے گااور جب بھی نفس کفر، شرک اور اپنی رعونت سے حرکت کرے گاتو تو آپ صبر ، رب کی موافقت اس کے فعل پر طمانیت اور وعد ہ خداو ندی پر رضا کے ذریعے اس کا سر قلم کر دے گاتو الله تعالیٰ تیر امعاون اور مدد گارین جائے گا۔

صبر ہی پراللہ تعالیٰ کی طرف سے انسان پر شفقت و مهر بانی کی نظر ہوتی ہے۔رب قدوس کاار شاد ہے۔

www.nighitabitis.org

دوسری حالت یہ ہے کہ تواللہ عزوجل کی بارگاہ میں گر گرا کر عاجزی و
انکساری سے دعاکرے۔ اور نیت یہ رکھے کہ وہ عظیم ذات ہے اور بھے پر لازم ہے
کہ اس کے حکم کی پیروی کرتے ہوئے اس کی بارگاہ میں سوال کروں اور وہ اس
لا اُق ہے کہ اس کی جناب میں دست سوال دراز کیا جائے۔ کیونکہ وہ کا نات کا
مالک ہے اور اس کا حکم ہے کہ جھے سے مانگواور جھے سے رجوع کرو۔ اللہ کر یم نے دعا
کووجہ سکون ، اللہ اور بندے کے در میان رابطہ اور اپنے قرب کاؤر بعہ اور وسیلہ بنایا
ہو۔ کیونکہ ہر کام اپنے دقت پر انجام یا تاہے۔

ان دوحالتوں میں ہے ایک حالت کواپنا لے اور دونوں حالتوں ہے تجاوز کرنے دالوں سے نہ ہو جا۔ کیونکہ کوئی تیسری حالت ہے ہی نہیں۔

صد سے تجاوز کرنے والوں اور ظالموں سے نہ ہو جا۔ ورنہ اللہ حمہیں ہلاک کردے گااور تیری ہلاکت کی اللہ کو کوئی پروہ نہیں۔ جیسے کہ پہلی امتوں کو دنیا میں بھی سخت عذاب کا دنیا میں بھی سخت عذاب کا مستحق ٹھر ایا۔ سبحان اللہ العظیم. یاعالما بحالی علیك اتكالی چراگاہ کے ارد گرد گھو منے والا کسی وقت بھی چراگاہ کے اندر آسكتا ہے

حفرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دار ضاہ نے فرمایا : زهد و تقوی اختیار کرور نه ہلاکت کا پھندا تیری گردن میں ہو گااور تواس ہے بھی نجات نمیں پاسکے گا۔ ہاں الله تعالی فضل و کرم فرمائے توالگ بات ہے۔ نبی کریم علیہ کی حدیث ہے۔

إِنَّ مَلَاكَ الدَّيْنِ الْوَرْعُ. وَهَلَاكُهُ الطَّمْعُ وَإِنَّ مَنْ حَامَ حَوْلَ الْحِمَى يُوشِكُ اَنْ يَقَعَ فِيْهِ . كَالرَّاتِعِ اللَّى جَنْبِ الزَّرْعِ الْحَمَى يُوشِكُ اَنْ يَقَعَ فِيْهِ . كَالرَّاتِعِ اللَّى جَنْبِ الزَّرْعِ

www.malaalaalaang

يُوْشِكَ أَنْ يَمُدُّفَاهُ إِلَيْهِ لَا يَكَادُ أَنْ يَسْلَمَ الزَّرْعَ مِنْهُ

"دین کامدار زهدورع ہے اور اس کی ہلاکت لا کی ہہا شبہ جو چراگاہ کے اردگرد گھو متاہے کسی وقت بھی اس میں واخل ہو سکتا ہے۔ کھیتی کے کنارے چرنے والے جانور کی مائند قریب ہے کہ اس کا منہ اس تک پہنچ جائے ممکن نہیں کہ کھیتی اس سے محفوظ رہے"

حضرت عمر رضی الله تعالی عنه کاار شادے کہ ہم دس میں سے نوچیزیں اس خوف سے ترک کر دیتے ہیں کہ حرام کاار تکاب نہ کر بیٹھی۔اور حضرت ابو بحر صدیق رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا، ہم سرّ مباح دروازے اس خوف سے چھوڑ دیتے ہیں کہ کمیں گناہ نہ کر بیٹھیں کے

حفرت الابحر اور حفرت عمر رضى الله عنماكى به احتياط صرف ال وجه سح كه كميل حرام كاار تكاب نه كر بيٹھى۔ كيونكه نبى كريم عليقة كى به حديث مباركه ان كے پیش نظر تھی۔

إِنَّ لِكُلِّ مَلِكٍ حِمْى وَإِنَّ حِمْى اللهِ مَحَارِمُهُ فَمَنْ حَامَ حَوْلَ الْحِمْى يُوْشِكُ أَنْ يَقَعَ فِيْهِ سَلَ

ا میرے پاس موجود مصادر میں میہ حدیث شیں کی۔ ہاں بخاری کی روایت کروہ ایک حدیث اس کی شاہد ہے تعمال بن بخیر سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ عظامیت کو فرماتے ساطال بھی واضح ہے اور حرام بھی اور ان دونوں کے در میان مشکوک چیزیں ہیں جنہیں اکثر لوگ نہیں جانتے۔ جس نے مشکوک چیزوں سے پر ہیز کیاس نے اپنادین اور عزت بھی الدر جا مشکوک چیزوں میں پڑگیادہ اس گذریے کی ماند ہے جو چراگاہ کے اردگرد چراتا ہے وہ کی وقت بھی اندر جا سکتا ہے۔ ہر میں پڑگیادہ اس گذریے کی ماند ہے جو چراگاہ کے اردگرد چراتا ہے وہ کی وقت بھی اندر جا سکتا ہے۔ ہر ایک بادشاہ کی محفوظ چراگاہ محارم ہیں۔ حدیث نمبر 56 ایک بادشاہ کی محفوظ چراگاہ محارم ہیں۔ حدیث نمبر 56 سے "اللہ تحاف" از دنید کی۔ حدیث محفوظ چراگاہ محارم ہیں۔ حدیث نمبر 56

تاری این عساکر یا 273/3 نعمان من شرراوی ہیں۔

"ہرباد شاہ کی ایک محفوظ چراگاہ ہوتی ہے۔اللہ کی چراگاہ اس کی حرام کردہ چیزیں ہیں۔ جو اس چراگاہ کے اردگرد گھوما قریب ہے کہ اس میں واقع ہوجائے"

جو هخض بادشاہ کے دربار میں حاضر ہوا۔ پہلے دروازے ہے آگے گزر،
گیا۔ پھر دوسرے دروازے کو عبور کیا اور تیسرے دروازے پر جاکر ٹھسر گیاوہ
بہتر ہے اس شخص ہے جو پہلے دروازے پر ہے۔ کیونکہ باہر والادروازہ صحراء کے
قریب ہے اگر تیسر ادروازہ اس پر بعد بھی کر دیا گیا تو بھی اسے کوئی نقصان نہ ہوگا
کیونکہ۔ اس کے چیچے محل کے دو دروازے اور ہیں۔ اور ان دو دروازوں کے باہر
بادشاہ کی فوج کا پسرہ ہے۔

کین پہلے دروازے پر ٹھسر نے والا محفوظ نہیں۔ اگریہ دروازہ مدکر دیاجائے تو وہ صحراء میں اکبیلارہ جائے گالور بد معاش اور دشمن اسے پکڑ کر ہلاک کر دیں گے۔

یوں ہی جو عزیمت کی راہ اختیار کر تا ہے اور اسے نہیں چھوڑ تا۔ اگر توفیق اور حفاظت کی صورت میں کی جاتی مدوروک بھی لی جائے تو تب بھی اسے رخصت پر عمل کی توفیق تو حاصل رہے گی۔ اور اس طرح وہ عزیمت کو چھوڑ کر شریعت کی حدود سے باہر نہیں آئے گا۔ اور اس حالت میں اگر اسے موت آگئی تو اطاعت کی حدود سے باہر نہیں آئے گا۔ اور اس حالت میں اگر اسے موت آگئی تو اطاعت کی

حالت میں آئے گی اور اس کے حق میں بہترین عمل کی گواہی دی جائے گی۔
لیکن جور خصت پر عمل پیرا ہوا اور عزیمت کی طرف قدم نہیں بڑھایا تو
اس سے اگر توفیق مجھن جائے اور اللہ تعالی اس سے اپنی مدوواپس لے لے تو اس پر
حرص دہوا غالب آجائے گی۔ شہوات نفس اس پر مسلط ہو جائیں گی۔ دہ حرام میں پڑ
کر شریعت کی حدول سے باہر آجائے گا اور اللہ تعالیٰ کے دشمنوں شیاطین کے
زمرے میں آجائے گا۔ اگر توبہ سے پہلے اسے موت آگئی تو ہلاکت اس کا مقدر
محمرے گی ہال رحت و فضل خداوندی اسے ڈھانپ لے توالگ بات ہے۔ بہر حال
رخصت میں خطرہ ہے۔ اور عزیمت کی راہ اپنانے میں ہر قتم کی سلامتی ہے۔

#### دنیا کوطلاق دیناجنت کامبرے

حضرت فيخ عبدالقادر جيلاني رضي الله تعالى عنه وارضاه نے فرمایا: آخرت کوراس المال اور دنیا کو نفع خیال کر۔ اپناپور او قت آخرت کے حصول میں صرف کرنے کی کوشش کر۔اگر اس سے پچھ وفت ﷺ جائے تواہے اپنی د نیااور معاش میں صرف کرد نیاکوراس المال اور آخرت کواس سے حاصل ہونے والا نفع نہ بنا۔ کہ دنیا کمانے سے جو وقت ہے اے آخرت کی بھلائی حاصل کرنے میں صرف کرنے لگے۔ یا نچوں نمازیں چھٹ پٹ ادا کرے کہ بس ار کان کی ادا نیکی پوری ہو جائے۔رکوع و مجود کرتے ہوئے نہ واجبات نماز کا خیال رہے اور نہ ار کان کو سکون سے اداکر سکے۔ یا پھر تھ کاوٹ کی وجہ سے سو جائے اور ایک نماز بھی ادانہ كرے۔ رات كو بھى مر داركى طرح سويارہے اور دن كے وقت بھى بے كار ليٹا رہے۔ نفس اور شیطان کی پیروی میں آخرت کو دنیا کے بدلے پیج ڈالے۔ نفس کا مند وو غلام اور سواري بن جائے۔ حالا تک حکم تو تحقیے یہ دیا گیا تھا کہ اس پر سواري كرے۔اے مدھائے اے رام كرے اور اس ير سوار ہوكر سلوك كى راہ طے کرے جو آخرت اور مولا کی اطاعت کی راہ ہے۔ مگر تونے اس کی غلامی کو قبول کر کے اس پر ظلم کیا۔اورا پنیباگ اس ظالم سر کش کے ہاتھ میں دے دی اور اس کی شھو تول، لذ تول کا پیرو ہو گیا۔ اس کا دوست بن بیٹھا۔ شیطان اور خواہش ہے تعلقات کرے۔ دنیابھی گئی اور آخرت بھی ہاتھ نہ آئی۔ دارین کی روسیابی مقدرین گئی۔اور قیامت کولوگول میں سے غریب ترین اور دین ود نیا کے اعتبار سے خائب خاسر تھسرانہ نفس کی پیروی کی وجہ سے مقدر سے زیادہ دولت ہاتھ آئی اور نہ آخرت کی بھلائی نصیب ہوئی۔ اگر تونے اے آخرت کی راہ پر چلایا ہو تااور آخرت کوراس المال اور دنیا کواس کا نفع تصور کیا ہو تا تؤبآ سانی خوشی خوشی دینامیں اینے مقدر کو بھی یا لینااور آخرت کی بھلائی ہے محروم بھی نہ ہو تا۔ بی کر یم علی نے

جيے ارشاد فرمايا:

اِنَّ اللَّهَ يُعْطِي الدُّنْيَا عَلَى نِيَّةِ الْآخِرَةِ وَلَا يُعْطِي الْآخِرَةَ عَلَىٰ نِيَّةِ الدُّنْيَا<sup>ل</sup>

''بلاشبہ اللہ تعالیٰ آخرت کی فکر پر دنیا عطافر ماتا ہے مگر دنیا کی فکر پر آخرت عطانہیں فرماتا''

ادر ایسا کیوں نہ ہو آخرت کی فکر اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہے کیو نکہ فکر اور نیت عبادت کی روح اور اس کی اصل ہے۔

جب دنیا میں زہر اختیار کر کے اور آخرت کو طلب کر گے تو نے اللہ عزو جل کی اطاعت کی تو تو اللہ کے خاص بھروں اور اہلِ طاعت و محبت میں شار ہوا اور اہلِ طاعت کی تو تو اللہ کے خاص بھروں اور اہلِ طاعت و محبت میں شار ہوا گئے ہی جنت اور اللہ تعالیٰ کا پڑوس اور دنیا نے بھی تیری خدمت گزاری کی ۔ اور جو مقدر میں لکھا تھا۔ اس کا ایک ایک دانہ مل گیا۔ کیونکہ دنیا کاؤرہ ذرہ مالک و خالق کا تابع ہے۔ اگر تو دنیا میں مشغول رہا اور آخرت کی بھلائی بھی گئے۔ دنیا کی سے اعراض پر تارہا تو اللہ تعالیٰ بھی ناراض ہوا اور آخرت کی بھلائی بھی گئے۔ دنیا اللہ خوشنودی بھی حاصل نہ ہوئی اور تھک کرچور چور ہو گیا۔ وجہ یہ ہے کہ دنیا اللہ تعالیٰ کی مملوک ہے جو اللہ کی نافر مانی کرتا ہے دنیا اس کی اھانت کرتی ہے اور جو اس کریم کی اطاعت فرما نبر داری کرتا ہے دنیا اس کی عزت و تکریم بجالاتی ہے۔ پس کریم کی اطاعت فرما نبر داری کرتا ہے دنیا اس کی عزت و تکریم بجالاتی ہے۔ پس اس پر نبی کریم عقیقے کا یہ ارشاد گرامی صادق آتا ہے :

ٱلدُّنْنَا وَالْآخِرَةُ صُٰرَّتَانِ. إِنْ أَرْضَيْتَ اِحْدَاهُنَّ سَخِطَتْ عَلَيْكَ الْأَخْرِيٰ ۖ

ا ۔ "الشھاب" از القصاعی۔ 164/2 راوی انس بن مالک۔ حدیث منقطع ہے۔ ایک راوی متر وک ہے۔

ميرے يا سجو مصادر بين ان ميں به حديث فين مل سكى۔

"د نیااور آخرت سوکنیں ہیں۔ اگر ان میں سے ایک کوراضی کرے گا تودوسری ناراض ہوجائے گی" رب قدوس کاارشادیاک ہے:

مِنْكُمْ مَنْ يُرِيْدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مَنْ يُرِيْدُ الْآخِرَةَ (اللهُ 152)

(آل عمر ال :152)

" اور بعض تم میں سے طلبگار ہیں دنیا کے اور بعض تم میں سے طلبگار ہیں آخرت کے "

یعنی کچھ لوگ ابنائے دینا ہیں اور کچھ طالبان آخرت. دیکھ توان میں سے کس زمرے میں آتا ہے۔ اور دنیا میں ان دو فریقوں میں سے کس فریق میں شمولیت پند کرتا ہے۔ ایک فریق طالب دنیاہے اور دوسر افریق طالب آخرت۔

قیامت کے رُوز بھی ان نے دوگروہ ہوں گے۔ایک فریق جنتی ہو گااور دوسر ادوز خی۔ایک فریق کواپنے اعمال کا حساب دینے کیلئے طویل عرصہ کھڑار ہنا پڑے گا جہال ایک دن پچاس ہزار سال کے برابر ہو گا جن کو آج تم شار کرتے ہو۔ جیسا کہ رب قدوس کاار شاد ہے۔

فَرِيْقٌ فِي الْجَنَّةِ وَفَرِيْقٌ فِي السَّعِيْرِ (الثوريُ :7)
"اكِ فريق جنت مِس اور دوسر افريق مُعرِد كَق آگ مِس موگا"
ني كريم عَلَيْقَةَ بَعِي مِي فرماتے بين :

إِنَّكُمْ تَكُونُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي ظِلِّ الْعَرْشِ عَاكِفُونَ عَلَى الْمَوائِدِ عَلَيْهَا اَطَيبُ الطَّعَامِ وَالْقَوَاكِهِ وَالشَّهْدِ عَلَى الْمَوائِدِ عَلَيْهَا اَطَيبُ الطَّعَامِ وَالْقَوَاكِهِ وَالشَّهْدِ اَبْيَضُ مِنَ الثَّلْجِ، يَنْظُرُونَ اللَّى مَنَازِلِهِمْ فِي الْجَنَّةِ حَتَّى اِذَا فَرِغَ مِنْ حِسَابِ الْخَلْقِ دَحَلُوا الْجَنَّة يَهْتَدُونَ اللَّى مَنَازِلِهِمْ كَمَا يَهْتَدُونَ اللَّى مَنَازِلِهِمْ كَمَا يَهْتَدِي ا حَدُ النَّاسِ اللَّى مَنْزِلِهِ لَى

روز قیامت تم عرش کے سابیہ میں ہوگ۔ تمہارے سامنے دستر خوان مخھ ہول گے جن پر بہترین کھانے، پھل اور شہدر کھا ہوگا۔ اور بیہ شمد بر ف سے زیادہ سفید ہوگا۔ تم جنت میں موجود اپنے گھروں کو دیکھو گے حتی کہ جب مخلوق اپنے حساب سے فارغ ہوگی تو تم جنت میں چلے جاؤ گے۔ تم سید ھے اپنے جنتی گھروں میں پہنچو گے جیسے کوئی شخص اپنے گھروں میں پہنچو گے جیسے کوئی شخص اپنے گھر پہنچ جاتا ہے۔

یہ سب کچھ انہیں ترک دنیا اور طلب آخرت اور طلب مولی میں مشغولیت کی وجہ سے ملے گا۔ اور حساب کی طوالت اور طرح طرح کے عذاب اور ذلت ور سوائی صرف دنیا کی محبت ور غبت اور آخرت سے بے پرواہی برسے کے سب ہول گے۔

اپے نفس پر نظر رکھ اور اس کیلئے بہترین فریق کا انتخاب کر۔اسے شیاطین یعنی برے لوگوں اور جنوں کی دوستی سے چا۔ کتاب و سنت کو اپنار ہنما ہا۔ اس کی تعلیمات پر نظر رکھ اور انہیں کے مطابق عمل پیراہو، قیل و قال اور ھوس کا شکار نہ ہو۔

رب قدوس كاار شادى:

وَمَا اتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُواْ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُواْ وَاتَّقُوا اللهِ إِنَّ اللهِ شَدِيْدُ الْعِقَابِ(الحشر: 7)

"اوررسول کریم جو تهمیں عطافرمادیں دہ لے لو۔ اور جسسے تہمیں رد کیں تورک جاؤ۔ اور ڈرتے رہا کرد اللہ ہے۔ بے شک اللہ تعالیٰ سخت عذاب دینے والاہے "۔

یعنی اللہ تعالیٰ سے ڈردادر اس کی مخالفٹ نہ کرد کہ اللہ کے رسول کے لائے ہوئے دین کو چھوڑ کراپنے لیے عبادت اور عمل کی نئی راہیں پیدا کر لو۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ایک ممر او قوم کے بارے فرمایا :

وَرَهْبَانِيَّةُ ابْتَدَعُوهُا مَا كَتَبْنَا هَا عَلَيْهِمْ (الحديد: 27) "اورد حبانية كوانهول في خود ايجاد كيا تقاريم في الالات

پر فرض نہیں کیا تھا'' اللہ تعالی نے اپنے محبوب نبی محمد علیہ کی پاکیزگی کو بیان کیااور باطل اور جھوٹ سے ان کی تنزیمہ فرمائی اور کہا۔

وَمَايَنْطِقُ عَنِ الْهَوىٰ . اِنْ هُوَ اِلَّا وَحْيٌّ يُّوْحَىٰ (النِّم :3-4)

"اوردہ تو ہو لتا ہی اپ خواہش سے نہیں ہے ہے گروحی جوان کی طرف کی جاتی ہے"

لیعنی جو کلام مجید آپ لائے ہیں وہ میری طرف سے نازل کردہ ہے۔ان کی خواہش یا نفس کواس میں دخل نہیں۔اس لیےاس کی اتباع کرو۔

بجر فرمايا:

قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللهُ

(آل عران: 31)

"اے محبوب! آپ فرمائے (انہیں کہ)اگر تم (واقعی) محبت کرتے ہواللہ ہے تو میری پیروی کرو (تب) محبت فرمانے گے گاتم ہے اللہ"

ہتا دیا کہ محبت کا راستہ نبی کر یم علیہ کی تولا اور فعلا انباع ہے۔ نبی کر یم علیہ کی کار شاد ہے۔

الاکتساب سنتی و التو کل حالتی او کماقال ا "اکتباب میری سنت ہے اور توکل میری حالت ہے"

ا۔ میرے پاس جتنے مصادر ہیں ان ہیں یہ حدیث ججھے نہیں ملی۔ بعض لوگوں کا گمان ہے کہ تو کل اکساب اور اسباب کو ہروے کار لانے کے منافی ہے جب تمام کام مقدر ، او محضے ہیں تو محنت کرنے ہے کیا حاصل۔ یہ خیال فاسد ہے۔ محنت فرض بھی ہے۔ مستحب بھی ہے مبارج بھی۔ اور بعض صور توں میں اکساب اور محنت حرام ہے۔ حضور علیا تو کل کے بائد درجہ پر فائز تھے لیکن اس کے باوجود ہتھیار ہدیم ہوتے۔ تجارت فرماتے۔ حتی کہ کافرول نے الزام دیا۔ یہ کیسار سول ہے جو کھانا کھتا ہے اور بازاروں میں چلا ہے۔ (الفرقان: 7)

پس آپ کی سنت اور حالت دونوں کو اختیار کر۔ اگر تیرے ایمان میں
کزوری ہے توکسب کو اختیار کر اور اگر ایمان قوی ہے تو دوسری حالت یعنی توکل
کو اختیار کر۔ رب قدوس ار شاد فرما تا ہے۔
وَعَلَى اللهِ فَتَوَ کَلُواْ اِنْ کُنْتُم مُوْمِنِیْنَ (المائدہ: 23)
"اور الله پر بھر وسہ کرواگر ہوتم ایماندار"
وَمَنْ یَتَو کُلْ عَلَیٰ اللهِ فَهُو حَسْبُهُ (الطلاق: 3)
"اور جو (خوش نصیب) الله پر بھر وسہ کرتا ہے تو اس کے
لیے دہ کافی ہے"
اِنَّ اللهُ یُحِب الْمُتَو کِلِیْنَ (آل عمر ان: 159)
اِنَّ اللهُ یُحِب الْمُتَو کِلِیْنَ (آل عمر ان: 159)

دیمنیک الله تعالیٰ محبت کرتا ہے توکل کرنے والوں ہے"

یک ملد حال عب کرنام و مل کرے دانوں ہے۔ الله تعالی مجھے توکل کا حکم دے رہاہے اور مجھے اسبارے تنبیہ فرمارہاہے جیساکہ اس نے اپنے محبوب علی کو متنبہ فرمایا۔

تمام کاموں میں اللہ تعالی اور اس کے رسول علیہ کی پیروی کر۔ورنہ یہ
کام تیرے منہ پردے ماراجائے گا۔ نبی کریم علیہ کاار شادگر امی ہے۔
مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَیْسَ عَلَیْهِ اَمْرُ نَا فَهُوَ دَدِّلُہُ
"جس نے کوئی ایساکام کیا جس کے بارے ہمارا تھم نہیں تووہ
کام میں دریں "

کام مردود ہے"

ا امام مسلم اپنی صحیح کتاب الاقضیہ حدیث نمبر 18 میں حفزت عائشہ کی روایت ہے یہ حدیث نقل کرتے ہیں۔ عرب کتے ہیں کہ "الرو" یہال مر دود کے معنی میں ہے۔ اس کا مطلب ہے کہ غیر مسنون عمل باطل اور غیر معتدبہ ہے۔ یہ حدیث قواعد اسلام میں ایک اہم عظیم قاعدہ ہے۔ اس کا شار جو اُنع الکم میں ہو تا ہے۔ یہ حدیث ہر بدعت اور نئی چیزوں کارد کرتی ہے۔ اسے حفظ کرنا چاہے اور منکرات کے ابطال اور اس سے احکام مستبط کرنے کیلئے اسے استعمال کیا جائے۔

یہ تھم عام ہے۔ کسب رزق، دوسر ہے اعمال اور اقوال میں آپ علیہ کی پیروی ضروری ہے۔ کیونکہ آپ کے علاوہ ہمارا کوئی نبی نبیں جس کی ہم اجائ کریں۔ اور نہ قرآن کریم کے علاوہ کی دوسر ی کتاب ہے دہنمائی ہمارے لیے جائز ہے۔ پس قرآن کو سنت کے دائر سے باہر نہ جاور نہ ہلاک ہو جائے گااور خواہش اور شیطان تجھے گر اہ کر دیں گے۔ رب قدوس کاار شاد ہے۔ وکا تشیع الهوی فیصلگ عَنْ سَبِیْلِ اللهِ (ص: 26)

وکا تشیع الهوی فیصلگ عَنْ سَبِیْلِ اللهِ (ص: 26)

"اور نہ پیروی کیا کر وہوائے نفس کی وہ جھکادے گی تہیں راہ خداہے"

سلامتی قرآن وسنت پر عمل پیرا ہونے میں ہے۔ اور انہیں چھوڑ کر کسی اور کی پیروی ہلاکت ہے۔ قرآن وحدیث کی بدولت ہی انسان ولایت ، بدلیت اور غوشیت کی حالت تک ہندر ترج ترقی کرتا ہے۔

حاسد گویاناراض رہے کیلئے پیداکیا گیاہے

حض ت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه نے فرمایا: اے میک و تواب پردوی سے اس کے کھانے پینے ، لباس ، عورت ، گھر ، دولت و شروت اور مولا کی دی گئی دوسری نعمتوں کی وجہ سے کیو ، حسد کر تاہے۔اللہ کریم نے اس پر اپنافضل و کرم فرمایا ہے تواس پر کیوں جاتا ہے۔

کیا نہیں جانتا کہ حسد تیرے ایمان کو کمز در کر دے گاادر پر در د گار کی نگاہ میں تجھے گرادے گاادر دہ کر یم تجھ سے ناراض ہو جائے گا۔

کیا تونے نی کریم علی کی بیان کردہ یہ حدیث قدی نہیں تی

"اَلْحَسُوْدُ عَدُو ٌ بِعْمَتِی "لِ "حاسد میری (عطاکردہ) نعمت کادشمن ہے" اور کیا تونے نبی کریم علی کا یہ ارشاد مبارک نمیں سنا؟ اَنَّ الْحَسَدَ یَاْ کُلُ الْحَسَنَاتِ کَمَاتَاْ کُلُ النَّارُ الْحَطَبَ کَ پھراے مسکین! توکس لیے صد کر تا ہے۔ کیا تو دوسرے کے نصیبے پر جاتا ہے یا ہے نصیبے یر؟

اگر تواپنے بھائی کے مقدر پر صد کر تائے جواللہ کی دین ہے۔ جیسا کہ اس کاار شاد گرائی ہے: نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيْشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا

(الزفرف: 32)

الم غزالى رحمة الله عليه في الص الاحياء "36/188 مين حفزت وكرياعليه السلام ك حوالے ي ميان فرمايا بـ اوراس يريه الفاظ زياده كيي بين "مُسَمَّحِط لقضائي، غَيْرُ راض بقِسمتي ألي قَسِمَت بين عِيادي "ميرے فيلے يالال ميرى تقيم جو ميں ناسيم دوين ماري قرماني اس پاراض باس كى ا کیاور صدیث شاہد ہے لیکن اس کی سند ضعیف ہے لیکن اس کا معنی مسیحے ہے۔ ابن عباس رصنی اللہ عنماے مروی ب- فرمات بین که رسول الله علی فی فرماین "ان لنعم الله اعداء " یکه لوگ الله کی نعتول کے وسمن بین قبل ومن او لاتك. لو جها كياوة كون بين قال فرمايا : الذين يحسدون الباس على ماآتا هيم الله من فضله "جو لوگول سے ان نعموں کی وجہ سے حسد کرتے ہیں جو میں نے اسیں اپنے فضل سے عطافر مار تھی ہیں "۔ اے اود اود نے اپنی سنن میں ممبر 4903 پر حفرت او ہر رود صنی اللہ عند کی روایت سے نقل فرمایا ہے۔ اور این ماجہ نے اپنی سٹن میں نمبر 4210 پر اٹس بن مالک رضی اللہ عنہ کی سند کی روایت ہے فرمایا ہے۔ انهول نے برالفاظ زیادہ روایت کیے ہیں۔ والصدقة تطفی الخطیئة کما يطفی الماء النار. والصلوة نور المومن والصيام جنة من النار. "أور صدقه كنابول كي أك كويول مجها ديتا ب جس طرح ياني أك كونماز مؤمن كانور ب اور روزے آگ سے جاؤكيلي دھال بين "بير حديث ضعيف ب\_ مناوى "فيض القدر" ح 414/3 من قرماتے ہیں کہ امام عرالی رحمة الله عليه نے فرمايا حسد عبادات ميں فساد برياكر تا ہے۔ كنا جول ير ا بھارتا ہے۔ یدوہ لا علاج مرض ہے جس میں عوام الناس کے علاوہ کی علاء بھی مبتلا ہیں۔ حتی کہ ای درماری کی وجہ ے دہ بلاک ہو گئے اور جہنم رسید ہوئے۔ تیرے لیے اتابی کانی ہے کہ اللہ تعالی نے مجھے صامدے شرے ای طرح بناہ مانکنے کا حکم دیا ہے۔ جس طرح شیطان کے شرے بناہ مانگنے کا حکم دیا ہے۔ و کمیے حسد کتابرا شراور فت ب كه الله في حاسد كوشيطان اور جاده كركي جكه دى ب- حمد كي وجه اطاعت ميس خلل يزتاب- انسان كناه اور معصیت میں جاتا ہو جاتا ہے اور بلاوجہ غم اور پر شانی اٹھاتا ہے۔ صد کی وجہ ہے ول اندها ہو جاتا ہے حی کہ احکام خداوندی سے ہوا تف بن جاتا ہے۔اے احساس زیال ہی نہیں رہتا۔ ایسا محض جھی اپنے مقصد کو نہیں یا سكتاراس كى عقل بالجھ اور عمواند وواس كامقدر تھرتا ہے۔واللہ اعلم اس كے ليے ديجھے حفرت ميخ عبدالقادر ر منى الله تعالى عندوار ضاه كى كتاب جو بمار علية في شائع كى بريعنى مر الاسر ارص 123"ہم نے خود تقسیم کیا ہے ان کے در میان سامان زیست کو اس اس دنیوی زندگی میں" تو تواسے بھائی پر ظلم کررہاہے۔

ایک آدمی عیش و عشرت کی زندگی ہمر کر رہا ہے۔اسے طرح طرح کی نعمین میسر ہیں اللہ تعالیٰ کاس پر بروافضل و کرم ہے۔اس کے نصیب میں خیر ہی خیر ہی خیر ہے۔ الیا مقدر کسی کو عطا نہیں ہوا۔ اے بعد وُ مؤ من بھلا تجھ سے ظالم اور جابل ، غبی اور بے و قوف بھلااور کون ہے جواللہ کی عطا کر دہ نعمتوں کی دجہ سے جل رہا ہے۔

اگر تخفے اپنی قسمت پر حسد ہے تو تو کمال جاہل اور بے و قوف ہے۔ تیری قسمت میں لکھائسی دو ہمرے کو تو مل نہیں سکتا اور نہ تجھ سے کسی دو سرے کی طرف منتقل ہو سکتا ہے۔ رب قدوس کاار شادگر امی ہے۔

مَايُبَدُّلُ الْقَوْلُ لَدَى ً وَمَا أَنَا بِطَلَّامٍ لِلْعَبِيْدِ (ق :29) "ميرے بال حكم بدلا نهيں جا تا اور نه ميں اپني بعدوں پر ظلم كرتا ہوں"

الله تعالیٰ ظلم نہیں کر تا تیرے مقدر اور نصیبے میں لکھی نعمیں تجھ ہے لیکر کسی دوسرے کو دے دے۔الیاسو چنا جمالت ہے اور اپنے بھائی سے زیادتی کے متر ادف ہے۔

مؤمن یا فاجر پڑوی سے حسد کرنے سے زیادہ بہتر تو یہ ہے کہ توزین سے حسد کرے جو سونے، چاندی اور دوسرے کنوز و خائز اور جو اہر کا معدن ہے جس کے اندر سے عاد، ثمود، کسری، قیصر نے خزانے نکال کر جمع کیے۔ تیرے پڑوی کے پاس تواس دولت کا کروڑواں حصہ بھی نہیں ہوگا۔

تیرالین پردی سے حسد کرنا ایسے ہے جیسے کوئی آدمی ایک بادشاہ کو دیکھے۔جس کی مملکت وسیع ہو۔ لشکر لا تعداد ہو۔ خدام و حشم اشار ہُ امر دے منتظر

گوشیر آداز ہوں۔اس کی ہیت وطاقت ہم عوب دوسرے ممالک اے خراج دیے ہوں۔اے طرح طرح کی تعمیں، آسائش اور سامان عیش و تعم حاصل ہو۔ وہ شخص باد شاہ کی دولت و ثروت اور عیش و عشر ت پر حسد نہ کرے۔ پھر اسے ایک صحرائی کتا نظر آئے۔جوباد شاہ کواینے کتوں میں سب کتوں سے زیادہ عزیز ہو۔جس کی یہ خوب خاطر مدارت کرتا ہو۔ دن رات اے ساتھ رکھتا ہو۔اے ایے ساتھ سلاتا ہو۔ اینے ساتھ لیکر اٹھتا ہو۔ بادشاہ اینے مطبخے سے اسے بہترین کھانا کھلاتا ہو۔ اور اس کا بچا ہوا دوسرے کتوں کے آگے ڈالا جاتا ہو۔ وہ تخص اس کتے کواس طرح یلتے دیچھ کر حسد کی آگ میں جلنے لگے۔اس سے دستمنی یال لے اور آرزو کرنے لگے کہ یہ کتا ہلاک ہو جائے۔اوروہ اس کی جگہ لے لے۔ اور یہ سب خیال کمینگی اور خست کی دجہ سے ہونہ کہ زھد عقاعت اور دین داری کی وجہ ہے۔ کیا زمانے میں اس سے برد الحق ناد ان اور جاہل کوئی اور ہو گا۔ پھر الے مسكين اگر مخفي علم ہو تاكه كل تيرے پروى كوان نعمتوں كاكتنا كرا حباب دينا ہے۔ قیامت کے روزان نعموں کی وجہ سے اسے بارگاہ خداوندی میں کس قدر مسكوليت كاسامناكرنا ب\_اور الله تعالى كى ان نعتول كواگراس نے ذريعه اطاعت وانقیاد نه بنایا اور ان کی وجہ ہے بعدے پر اللہ تعالیٰ کی طرف ہے جو فرائض عائد ہوئے دہ اس نے پورے نہ کیے تھم خداد ندی کی پیروی نہ کی مناھی ہے اجتناب نہ كيا\_اوران نعمتول كوعبادت خداد ندى اور اطاعت الني ميس كام ميس نه لايا تواس كو جس سختی کا سامنا ہو گا کہ وہ تمنا کرے گا کاش ہمیں اس دولت سے ایک ذرہ بھی نہ دیاجاتا اے کاش ان نعمتوں ہے ممیں ایک دن کے لیے بھی ند نواز اجاتا۔ اگر توان حالات ہے آگاہ ہو تا تودولت اور دینوی نعمتوں کی مجھی آر زونہ کر تا۔

كياتون في كريم عليه كل يرحديث ياك شيس سى كه آپ فرمايا: لَيَتَمَنَى الْعُومُهُمُ الْعُومُهُمُ الْعَيامَةِ أَنْ تُقْرَضُ الْحُومُهُمُ

بالمَفَارِيْضِ مِمَّا يَرُونَ لِأَصْحَابِ الْبَلَاء مِنَ الثَّوَابِ لِ ثَالَمُ مَا رَبُولِ الْمَلَاء مِنَ الثَّوَابِ لِ ثَوَابِ كُود كَمَة أَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللْمُنَامِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّ

کل (قیامت کے روز) تیر اپروی آرزو کرے گاکہ کاش میں و نیامیں اس شخص کی طرح غریب اور مفلس اور ابتلاء و آزمائش میں ہوتا تو بچھے اس قدر حماب نہ دینا پر تا اور پچاس ہزار سال تک قیامت کی گرمی میں یوں گئر انہ ہوتا پڑتا۔ کاش میں د نیامیں د نیادی نعتوں سے لطف اندوز نہ ہوتا تو آج اس شخص کی طرح عرش کے سامے میں کھاتے پیتے ، فرحت و سر در میں بڑے آرام سے اللہ کی نعتوں سے لطف اندوز ہوتا۔ یہ سب نعتیں اس لیے ہیں کہ تو نے د نیا کے شدائد، تنگی ، آفات فقر اور مشکلات پر صبر کیا۔ اور اپنے نصیبے پر راضی اللہ کے فیصلے کے سامنے سر افگندہ رہا۔ اور کبھی شکایت نہیں کی کہ جھے فقیر پیدا کیا۔ دوسر س کو غنی ہادیا۔ مسر افگندہ رہا۔ اور دوسر وں کو عافیت نخشی۔ مجھے مصائب و آلام میں مبتلا کیا جب کہ دوسر وں کو فراخی دی۔ مجھے ذلیل کیا دوسر وں کو عرت دی۔

جَعَلَنَا اللهُ وَإِيَّاكَ مِمَّنْ صَنَوَ عَلَىٰ الْبَلَاءِ وَشَكَرَ عَلَىٰ النَّهُ وَأَيَّاكُ مِمَّنْ النَّعُمَاءِ وَأَسْلَمَ وَقُوَّضَ الْأُمُورَ اللَّيْ رَبِّ الْأَرْضِ وَالسَّمَاءِ.

صدق دلیل تقوی، جمال باطن اور کمال دین و دنیا ہے

حفرت میخ عبد القادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا : جو هخص الله تعالی سے سچائی ادر اخلاص بریتا ہے۔

ا طبر انی (الصغیر) ج 788/1 ندی (الجامع الصحے) حدیث نمبر 2402 راوی حفرت جابر جیں۔ فرماتے جیں کہ رسول اللہ عقیقہ کارشاد ہے۔ " قیامت کے دن اہل عافیت جب اہل بلاء کے ثواب کو دیکھیں گے تو تمنی کریں گے کہ کاش ان کی جلد دنیا میں مقر اضوں سے کانٹی جائیں" حدیث حسن شجے ہے۔

اے میری قوم! جو تمہارا نہیں اس کی خاطر دعانہ کرو۔ اللہ کو یکتا یقین کرواور شرک نہ کرو خدا تقدیر کے تیر زخمی کرتے ہیں جان لیوانہیں ہوتے۔ جو اللہ کی راہ میں جان تلف کردے اللہ تعالی اے اس کا بہترین اجردیتا ہے۔ لیے حرص ہر (باطنی ) پیماری کا گھر ہے

حفرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا کی چیز کو امر رہی کے بغیر محض خواہش نفس سے قبول کرنا گمر اہی اور معصیت ہے۔ اور خواہش نفس کو ترک کر کے حکم خداوندی کی بناء پر کسی چیز کولینا اور قبول کرنا فرما نبر داری اور حق سے موافقت ہے۔ اور اس کا چھوڑنا اور قبول نہ کرنا رہا ء اور نفاق ہے۔

اصل ننخ میں عمارت ذائدے جو دوہرے ننخول میں نہیں۔اس لیے میں اسے حاشیہ میں نقل کرتا ہوں۔ "جان لو کہ جب تم اللہ کے فیصلوں سے موافق کر لو گے تو توٹ جاؤ گے (تمهاری انا ٹوٹ جائے گی) صرف ای دل کو منتخب کیا جاتا ہے جس کوہر قسم کی غلاظت ہے یاک کر وہا گیا ہو۔(اناٹو ٹیخ کے بعد) تواہے کتے کی مائند ہو جائے گاجو مالک کے دروازے پر پاؤل کچھیلا کر یٹھ جاتا ہے اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے تحقیم یہ نداآئے گی۔اے نفس مطمئنہ واپس آجائے رب کی طرف اس حال میں کو تواس ہے راضی اور وہ تھو ہے راضی۔ یہال دل کو حصو تو کو کی دولت نصیب ہو كى اور طواف كعبه ول كيليج الله تعالى مو كا\_الله تعالى اس كيليج ابنا جلال ظاہر فرمائے كا۔ خيمه قرب ميس اے تھمرائے گا۔ حریم قدس میں جگہ عطافرمائے گا۔اس کے قرب یر فخر فرمائے گااوراس کی حاجات کودور کرے گا۔اے علم وبھیر ت سے نوازے گا۔اپنی حفظ امان میں رکھے گالور مد واپنے آپ کواللہ کے سیر د کر دے گااوراس کی جناب ہے بیہ ندا آفیگی۔ میرے دوست کی میرے یاس لے آو۔ اے میرے مدے۔ اے میرے مندے تو میراے اور میں تیرا ہوں جب اللہ تعالی کے ساتھ اس کی قربت طویل ہو جائے گی تووہ مالک حقیقی کی طرف ہے اس کی رعیت پر خلیفہ اور جمسیان بن جائے گا۔ وہ اس کے اسر ار کا مین ہو گا۔ اللہ کر یم اے سمندروں میں بھیج گاکہ ڈونے والوں کو نکالے۔ مطلی پرروانہ کرے گاکہ کم کردہ راہوں کو منزل تک پہنچائے۔ میت پرے گزرے گا تواے زندہ کر وے گاگناہ گار کے قریب ہے گزر ہو گا تووہ اس کی برکت سے ذاکر بن جائے گا۔ اللہ تعالٰ ہے دور کو الله کے قریب اور شقی کو معید کردے گاول اید ال کاغلام ہوتا ہے اید ال نبی کااور نبی رسول کاغلام ہوتا ہے۔ولایت کی مثال باد شاہ کے قصہ کو اور اس کی بارگاہ کے حاضر باش کی سی ہے۔وہ ہمیشہ اس کے ہاں رہتاہے سوائے خلوت کے کہ جبودہ اپنے حرم میں جاتا ہے۔

## الله تعالیٰ کے علاوہ باقی سب کچھ باطل ہے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ دارضاہ نے فرمایا جب

تک تواپنے پورے جسم کادشمن نہیں بن جاتا۔ اپنے تمام اعضاء اور جوارح سے

خالفت نہیں کر لیتا۔ اپنے دجود ، حرکات و سکنات ، سننے ، دیکھنے ، پولنے پکڑنے ،

عقل و فکر اور سعی و کو شش سے الگ نہیں ہو جاتا۔ جب تک تو ہر اس چیز کو چھوڑ نہیں دیتا جو نفخ روح کے بعد تھ میں پیدا کی گئی یاس پہلے پیدا کی گئی (روحانی و جسمانی) تواولیاء اللہ کی جماعت میں داخل ہونے کی تمنااور آرزونہ کر۔ کیونکہ یہ سب پچھ رب قدوس کے سامنے تجاب ہیں۔ جب توروح محض بن جائے گااور سر اسر اور غیب الغیب ہو جائے گاباطن کی ہر چیز سے مباین ، اور ہر چیز کو دشن ،

سر اسر اور غیب الغیب ہو جائے گاباطن کی ہر چیز سے مباین ، اور ہر چیز کو دشن ،

علیہ السلام کے بارے فرمایا :

فَإِنَّهُمْ عَدُورٌ لِي إِلَّا رَبَّ الْعَالَمِينَ (الشَّراء: 77)

پس اب تودوسری مخلوق کے ساتھ اپنے پورے جم اور جسم کے تمام اجزاء کوبت خیال کر اور ال کی ذرہ برابر اطاعت وانقیاد نہ کر توا سے میں مجھے اسر ارو علوم لدنی اور معارف غیبیہ پر امین ہادیا جائے گا۔ کلو بنی امور تیرے سپر دکردیے جائیں گے اور کر امات کا تیرے ہاتھ پر ظہور ہو گااور بیہ سب چیزیں اس قدرت سے تعلق رکھتی ہیں جو اہل ایمان کو جنت میں عطا ہو گی۔ اس حالت میں تیری حیثیت مرنے کے بعد آخرت میں زندہ ہو جانے والے کی ہوگی۔ توسر اپا قدرت من جائے گا۔ اللہ کے ذریعے کلام کرے من جائے گا۔ اللہ کے ذریعے کلام کرے کا۔ اللہ کے ذریعے چلے گااللہ کے ذریعے سوچ گا۔ اللہ کے دار ہو گا۔ اور اللہ تعالیٰ کے علادہ ہر چیز سے اندھا اللہ کے دار ہو کی مفاظت تو کرے گا اور ہر وہن جائے گا۔ اللہ کے اور مرد دکی حفاظت تو کرے گا اور ہر وہن جائے گا۔ اللہ کے اور مرد دکی حفاظت تو کرے گا

لیکن اللہ تعالیٰ کے علاوہ تیری نظروں میں کوئی اور وجود ہی نہیں ہو گا۔ اور جب کسی تھم کی جا آواری اور حد کی پاسداری میں تجھ سے کوئی کو تاہی ہوگی تو مفتون ہو گااور شیطان کابازیچہ بن چکا ہوگا۔

پس اینے میں شریعت کے علم کی پاسداری کر اور حرص و ہوا چھوڑ دے۔ کیونکہ جس حقیقت کی گواہی شریعت سے نہ ملے وہ الحاد اور زند قد ہے۔

ولایت کی راه بردی تشن ہے

حضرت فيخ عبدالقادر جيلاني رضي الله تعالى عنه وارضاه نے فرمايا : عني کی حقیقت کوواضح کرنے کیلئے ایک مثال میان کر تا ہوں۔ تونے دیکھا ہوگا کہ ایک بادشاہ اپنی رعایا میں ہے کی شخص کو ایک علاقے کا والی مقرر کر تا ہے۔ اسے خلعت فاخرہ بہنائی جاتی ہے۔بادشاہوں جسے جھنڈے اور دوسری علامات اے عطاكردى جاتى ہيں۔وہ لگان وصول كرتا ہے۔شكراس كے حكم كايابد ہوتا ہے۔وہ برے کروفرے اس علاقے بربوی فرض شنای سے حکومت کرتا ہے۔ لیکن تھوڑاء مہ گزرنے کے بعد وہ اپنی او قات بھلادیتا ہے۔مطمئن ہو جاتا ہے کہ یہ حکومت اب مجھ سے کوئی نہیں چھین سکتا۔ میں اس کابلا شرکت غیرے مالک ہوں وہ فخر و غرور ، عجب و خود پیندی کا شکار ہو جاتا ہے۔ اپنی پہلی حالت کو بھول جاتا ہے۔ فقر و فاقہ اور ذلت ورسوائی میں گزری زندگی اسے یاد نہیں رہتی پھر اجاتک بادشاہ کی طرف ہے اسے معزول کا پروانہ ماتا ہے۔ اسے دربار میں پیش کیا جاتا ہے ایک ایک جرم گناجاتا ہے۔ اس کی بے انصافیاں طشت ازبام ہوجاتی ہیں۔ بادشاہ اے سخت سز اکا تھم ساتا ہے۔اے یابہ زنجیر قید کو تھڑی میں قید کر دیا جاتا ہے۔ایک عرصہ گزر جاتا ہے۔عزت وو قار خاک میں مل جاتی ہے۔وہ کوڑی کوڑی محاج ہو جاتا ہے۔ انا مجروح ہو جاتی ہے۔ نخوت و تکبر جاتار ہتا ہے۔ تفس کی سر کثی ٹوٹ جاتی ہے۔ ھوس کی آگ جھے جاتی ہے۔ یہ سب پچھے دیکھ کرباد شاہ کو

ترس آجاتا ہے۔وہ اس پر نظر التفات فرماتا ہے۔ پہلے سے کمیں زیادہ اسے نواز تا ہے۔ اس علاقہ کی فرماز وائی ہمیشہ کے لیے اس کے سپر دکر دیتا ہے۔

يى حال ايك مدة مؤمن كا ہے۔جب الله كريم اسے اپنا قرب عثقا ہے۔اوراپنے لیے چن لیتا ہے تواس کے دل کی آنکھ کی روشنائی رحمت ،احسان اور انعام کادروازہ کھول دیتی ہے۔وہ اپنے ول ہے وہ کچھ دیکھتا ہے جونہ کی آگھ نے دیکھا ہے نہ کان نے سناہے اور نہ کسی ول میں اس کا خیال گزارا ہے۔ آسانوں اور زمین کی باد شاہوں میں چھیے غیبی اسر ار ، عجائب وغرائب کشف روحانی ، اجات دعا ، تقوی، محبوبیت ، قلب میں کلمات حکمت کا نزول اور مداومت ذکر وغیر هـ اس کے علادہ اے ظاہری نعمتوں ہے بھی نواز اجاتا ہے۔اے صحت و تندرستی عطاکی جاتی ہے۔ ماکولات و مشروبات، ملبوسات، حلال د مباح نکاح کی اسے توفیق دے دی جاتی ہے۔ لیکن عرصہ تک اللہ کریم اپنے اس بعد ہُ خاص پر اپنی نعتوں کی بارش كر تار ہتا ہے۔ حتى كه جب مده أن سے اطمينان يانے لگتا ہے۔ سمحتا ہے كه یہ تعمتیں لدی ہیں اور غرور میں مبتلا ہو جاتا ہے تو اللہ تعالیٰ ابتلاء و آزمائش کے دروازے کھول دیتا ہے۔اسے طرح طرح کی جانی اور مالی مصیبتیں گھیر لیتی ہیں۔ وہ اپنے اہل خانہ کی طرف ہے پریشان رہتا ہے۔ ساری نعتیں چھن جاتی ہیں اور ہندہ حسر ت و ندامت میں جیران و پریشان ہو کر شکت دل تنمارہ جاتا ہے۔اپنے اور مگانے سب ساتھ چھوڑ جاتے ہیں۔

اگر ظاہری جسم پر نظر ڈالٹاہے تو خرابی کے سواء کچھ نظر نہیں آتا۔ دل اورباطن میں جھانکتاہے تو حزان و ملال میں مبتلا کرنے والی حالت پاتا ہے۔ اللہ تعالی سے نجات کی دعاکر تاہے۔ اللہ تعالی سے خوش کن دعدہ کے پورے کرنے کا سوال کرتا ہے تواس کو فورا پورا ہوتے نہیں دیکھا۔ اگر اس سے کوئی دعدہ کیا جاتا ہے تواس کے پورا ہونے کی اطلاع نہیں پاتا۔ اگر کوئی خواب دیکھا ہے تو فورا اس کی تعبیر سامنے نہیں آتی۔ اگر مخلوق سے رجوع کوئی خواب دیکھا ہے تو فورا اس کی تعبیر سامنے نہیں آتی۔ اگر مخلوق سے رجوع

کرنے کامقصد کرتا ہے تو پھر کوئی راہ سجائی نہیں دیتے۔اگر اللہ تعالیٰ کی طرف ہے۔ در دی گئی کسی رخصت پر عمل کرتا ہے تو فوراً اس کی طرف سے سزایا تا ہے۔ اور لوگوں کے ہاتھ اس کے جسم پر ، ذبا نیں اس کی عزت پر مسلط ہو جاتی ہیں اگر اللہ تعالیٰ ہے دعا کرتا ہے کہ اسے اس حالت سے نجات دے اور پہلے جیسی زندگی عطا فرمائے تو دعا قبول نہیں ہوتی۔ اگر مصیبت میں رضا خوشنودی اور تسلیم درضا کا سوال کرتا ہے تواسے یہ نعمت بھی نہیں دی جاتی۔

پس ایسی حالت میں نفس کی سر کشی دم توڑنے لگتی ہے۔ حرص وجوا زوال پزیر ہونے شروع ہو جاتے ہیں۔ارادے اور تمنائیں رخصت ہونے لگتی ہے۔ ہتی نیسی میں تبدیل ہوناشر وع کر دیتی ہے۔ یہ حالت دوام اختیار کر لیتی ہے بلعد اس کی شدت اور سختی میں لمحد علمہ اضافہ اور زیادتی ہوتی جاتی ہے۔ یمال تک کہ بندہ اخلاق انسانی اور صفات بھری سے فانی ہو جاتا ہے۔ اور روح محض رہ جاتا ہے۔اس وقت وہ اینے باطن سے یہ آواز سنتا ہے: "اپنایاؤل زمین پر مارو۔ بیہ نمانے كيلئے محتدایانی ہے اور پینے كيلئے "جيساك حضرت ايوب عليه السلام كو حكم ملا تھا۔اللہ کریماس کے دل پر رافت ورحمت اور لطف واحسان کے دریابہادیتاہے۔ ایخ کرم ہے اے ایک نئ زندگی حشتا ہے۔ اپنی معرفت اور علم لدنی ہے اس کے سینے کو منور کر دیتا ہے۔ اپنی نعمتوں اور بر کتوں کے دروازے اس پرواکر دیتا ہے۔ لوگوں کے ہاتھوں کوبذل وعطااور خدمت کے لیے کھول دیتا ہے۔ زبانیں اس کی تعریف و توصیف کرنے لگتی ہیں۔ لوگ اس کے ذکر خیر میں لذت محسوس کرتے ہیں۔اس کی خدمت میں چل کر جانا سعادت دارین خیال کیا جاتا ہے۔ گرد نیں اس کے سامنے فرط عقیدت سے جھکتی چلی جاتی ہیں۔ ملوک اور ارباب دول اس کے سامنے سر افتحدہ حاضر ہوتے ہیں۔اللہ کر یم اپنی ظاہری اور باطنی تعمتوں ہے اسے خوب خوب نواز تاہے۔ اپنی تعمتوں اور پر کتوں کے ساتھ اس کی ظاہری نشود نما کا بھی ذمہ لیتا ہے اور اپنے لطف و کرم کے ساتھ اس کے باطن کی ترجہ بھی خود کرتا ہے۔ لقاء رفی تک یہ سلسلہ جاری رہتا ہے۔ پھر ہندہ جب دیتا ہے جونہ کی جب دیتا ہے جونہ کی جب دیتا ہے جونہ کی آگھ نے دکھ ہے۔ نہ کسی کان نے سنا ہے اور نہ کسی انسان کے دل میں اس کاخیال گزرا ہے جیسا کہ رب قدوس کاار شاد ہے۔

فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أُخْفِى لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ اَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ (السجده:17)

"پس نمیں جانا کوئی مخض جو (نعمیں) چھپاکرر کھی گئی ہیں ان کے لیے جن سے آنکھیں ٹھنڈی ہو گل یہ صلہ ہے ان (اعمال حسنہ)کاجودہ کیاکرتے تھے"

شداور حظل دونوں میں دواء ہے

حضرت مینیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالیٰ عنه دار ضاہ نے فرمایا : نفس کی صرف دوحالتیں ہیں۔ تیسر می نہیں۔ایک حالت عافیت کی ہے اور دوسر می بلاء ومصیبت کی۔

جب نفس آلام و مصائب کا شکار ہو تا ہے تو آہ وزاری کر تا ہے۔ شکوہ و شکایت کی زبان دراز کر تا ہے۔ خطکی اور اعتر اض کرنے لگتا ہے۔ اللہ کریم کی شان میں نازیبا کلمات کہتا ہے۔ صبر ور ضااور موافقت ترک کر دیتا ہے۔ سوئے اولی کا مر تکب ہو جاتا ہے۔ مخلوق اور اسباب کو اللہ کا شریک محمر اتا ہے اور کفر کا مر تکب ہو جاتا ہے۔

اورجب عافیت کی حالت میں ہوتا ہے تواس کی شرارت اور سر کشی پہلے ہے کہیں زیادہ ہو جاتی ہے۔شعوات ولذات کی پیروی کرتا ہے۔ ایک خواہش پوری ہوتی ہے تو دوسری سراٹھاتی ہے۔ یہ سلسلہ بھی ختم نہیں ہوتا۔اللہ تعالیٰ کی عطاکر دہ نعتوں کو حقارت کی نظرے دیکھتا ہے۔کھانے پینے کی چیزوں، لباس،

نکاح ادر سواری کی صورت میں اللہ کی عطا کردہ نعمتوں پر استمزاء کر تا ہے۔ان میں عیب اور نقص نکالتا ہے اور چاہتا ہے کہ ان سے بہتر اور زیادہ تعتیں میسر ہوں حالانکہ مطلوبہ نعمتیں اس کے مقدر میں نہیں ہوتیں۔ دواینی قسمت پر راضی نہیں ہو تاای لیے مشقت اور تھاوٹ کا شکار رہتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی نعتوں پر اکتفا نہیں کر تاای لیے پریشان اور سر گر دال رہتا ہے۔ مقررے زیادہ طلب كركے جمالت كا ثبوت ديتا ہے۔ اى ليے اسے بردى شدت اور مشقت كاسامنا رہتاہے۔جس کی ندانتاء ہے اور نہ اختتام۔ زندگی بھر ذلت ور سوائی اٹھانے کے بعد جب آنکھ مد ہوتی ہے کہ اعمال بدکی وجہ سے سخت سز اکاسامنا ہوتا ہے۔ جیسا کہ کہا گیاہے۔سب سے بوی مصیبت دوسروں کی قسمت کے پیچھے سر گر دال رہنا ہے۔ لکین جب نفس بلاد مصیبت میں مبتلا ہو جاتا ہے تواس کی یہ کو شش ہوتی ہے کہ کسی طرح یہ مصیبت فتم ہو۔ کسی اور نعمت کی طرف اس کاد صیان ہی نہیں جاتا۔ وود نیا کی نعمتوں سے تابلد صرف اس مصیبت سے نجات کی تمناکر تار ہتا ہے۔ مگرجباے مصیبت سے چھٹکارامل جاتا ہے تواس کی رعونت عود کر آتی ہے۔ شرو فساد میں اور اطاعت و انقیاد ہے اعراض میں بہت آگے نکل جاتا ہے۔ سرتایا معصیت میں ڈوب جاتا ہے۔ گذشتہ آلام ومصائب اے یاد ہی نہیں تھے ہلاکت و يربادى جواس يرنازل موكى تقى اسے بھول جاتا ہے۔الله تعالى ان گناموں اور نافرمانيوں

ک دجہ سے اسے پھر سزادیتا ہے۔ پہلے سے زیادہ مصیبت اور تکلیف اٹھا تا ہے۔ تاکہ دہ گنا ہوں سے باز آجائے اور آئندہ معاصی سے اجتناب کر ہے۔ کیونکہ عافیت اور نعمت اسے راس نہیں آتی اس لیے بلاء اور مصیبت کے ذریعے اس کی حفاظت کی جاتی ہے۔

اگر فراخی اور عافیت کے دنوں میں ،وہ حسن ادب کا لحاظ رکھے۔اطاعت وشکر اور صبر ور ضاکو اختیار کرے اور مقوم پر اکتفاکرے تو اس کی دنیااور آخرت دنوں بہتر ہو جاتے ہیں۔بلحہ پہلے ہے کمیں زیادہ اس پر لطف و کرم ہوتا ہے اور پیلے ہے بہر نعمیں اے عطا ہوتی ہیں۔

جو د نیاو آخرت میں سلامتی کا خواہاں ہے اسے چاہے کہ صبر ورضا سے
کام لے۔ مخلوق سے شکوہ نہ کرے۔ اپنے رب کریم سے اپنی ضرر توں کیلئے التجا
کر تاریے اور ہمیشہ اس کی اطاعت و فرما نبر داری پر کمر بستہ رہے۔ اور انتظار کرے
کہ کب اللہ کریم مصائب و آلام سے نجات دیتا ہے۔ کب مصیبت کی کالی گھٹا میں
چیشتی ہیں۔ کیونکہ وہ کریم ہے۔ اس کے درکی غلامی کسی اورکی در یوزہ گری اور
غلامی سے بہتر ہے۔ اس کا محروم کرنا بھی عطا ہے۔ اس کی عقومت نعمت ہے۔ اس
کی بلادوا ہے اس کا وعدہ جلد یابد ہر پورا ہونے والا ہے۔ اس کا کہا بھر حال پورا ہونے۔
کیونکہ اس کا ارشادیا کہ ہے۔

اِذَا اَرَادَ شَيْئًا اَنْ يَقُوْلَ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ (لِس: 82) "جب وه كسى چيز كااراده كرتا ہے تو صرف اتنا ہى ہے كه وه فرماتا ہے اس كو ہو جا۔ پس وہ ہو جاتى ہے"

اللہ تعالیٰ کے تمام افعال اچھ، حکمت اور مصلحت پر مبنی ہوتے ہیں۔ یہ الگ بات ہے کہ بعض او قات بندہ ان مصلحوں اور حکمتوں سے نابلد ہو تا ہے۔ بہر حال بندہ مؤمن کیلئے مناسب اور بہتر ہیہ ہے کہ دہ صبر و تخل سے کام لے۔ اس کی عبادت میں مشغول رہے۔ اوامر کو اواکر ہے۔ نواہی سے اجتناب برتے۔ جو فیلئے وہ کر یم کر ہے اس کے سامنے سر تشکیم خم کر دے۔ ربویت میں مشغول نہ ہو جو تقدیر کی علت بنیاد اور اصول ہے۔ کیوں، کیسے اور کب سے خاموشی اختیار کرے۔ اللہ تعالیٰ کوانی تمام حرکات و سکنات میں تہمت نہ دے۔

ان تمام نفیختوں کی بنیاد حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالی عنما کی حدیث ہے۔ فرماتے ہیں کہ میں رسول اللہ علیہ کے بیچھے سواری پر سوار تھا۔ آب علیہ نے جھے نے فرمایا ہے بیچے :

إِحْفَظِ اللَّهُ يَحْفَظُكَ إِحْفَظِ اللَّهَ تَجِدُهُ تُجَاهَكَ . وَإِذَا

سَأَلْتَ فَاسْنَلِ اللهُ وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللهِ جَفَّ الْقَلَمُ بِمَا هُو كَائِنٌ. فَلَوْ جَهِدَ الْعِبَادُ اَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَقْدِرُواْ عَلَيْهِ . فَإِنْ بِشَيْءٍ لَمْ يَقْدِرُواْ عَلَيْهِ . فَإِنْ اسْتَطَعْتَ اَنْ تُعَامِلَ اللهُ بِالصِّدْق فِي الْيَقِيْنِ فَاعْمَلُ . وَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ فَإِنَّ فِي الصَّبْرِ عَلَى مَاتَكُورَهُ خَيْرًا كَثِيْراً وَإِنْ لَمْ النَّصْرَ مَعَ الصَّبْرِ وَالْفَرَجُ مَعَ الْكَوْبِ وَأَنَّ مَعَ الْعَرْبِ وَأَنَّ مَعَ الْعَرْبِ وَأَنَّ مَعَ الْعَسْرِيُسُواً . لَهِ

"حقوق الله کی حفاظت و گلمداشت کر۔ الله تعالیٰ تیری
حفاظت فرمائے گا۔ الله کو حاصر و ناظر یقین کر تواہے اپ
سامنے موجود پائے گا۔ جب سوال کرنا مقصود ہو توای سے
سوال کر۔ احتاج اور ضرورت ہو توای سے مدد مانگ جو کچھ
ہونا تھا الے قلم لکھ کر خشک ہو چی ہے۔ اگر تمام انسان
کو شش کریں کہ تجھے وہ کچھ دیں جو تیرے مقدر میں نہیں تو
ان کی کو ششیں رائیگال جائیں۔ اور اگر وہ تجھے کچھ نقصان دینا
عابیں جو تیری قسمت میں نہیں لکھا گیا تو درماندہ ہو جائیں۔
اگر یقین میں الله تعالیٰ سے سچائی برت سکتا ہے تو سچائی
برت۔ اگر استطاعت نہیں تواہی چیز پر صبر کرجو تجھے ناپند
ہوت بہت بہتر ہے۔ جان لے کہ اللہ کی مدد صبر کے ساتھ
ہے۔ اور کشائش اور نجات مصببت کے ساتھ ہے۔ اور سگی

ا ۔ اے اہام احمد نے اپنی مند میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنھا ہے روایت کیا ہے۔ دیکھے"مندامام احمد" خار 307 مدیث صحح ہے۔

ہرمؤمن کوچاہے کہ اس حدیث کوہمیشہ دل کے آئینہ کے سامنے رکھے۔ اپنے شعار کردار اور گفتار میں اس کا لحاظ رکھے۔ اپنی تمام حرکات و سکنات میں اس پر عمل پیرا ہو۔ تاکہ دنیاد آخرت میں سلامت رہے اور دارین کی عزت پائے۔ جو کچھ مانگنا ہے اللہ تعالیٰ سے مانگ

حضرت پیخ عبدالقادر جیلائی رضی الله عند دارضاه نے فرمایا : انسان الله کو چھوڑ کر کسی اور سے جب بھی سوال کر تاہے تو محض جمالت ضعف ایمان دیقین اور قلت صبر و مخل کی وجہ سے کر تاہے۔ اور جب بھی غیر کی در یوزہ گری سے چتا ہے تو معرفت خداد ندی کے زیادہ ہونے ایمان یقین کے پختہ ہونے کی وجہ سے چتا ہے۔ وہ اس لیے اس ذلت سے محفوظ رہتا ہے کہ لمحہ کمجھ اس کو حاصل عرفان ذات اللی پر حتا ہے اور اسے کر یم سے حیاء میں اضاف ہو تار ہتا ہے۔ خذ نہ دو تار ہتا ہے۔

خوف در جا قربت خداد ندی کی طرف پرداز کرنے کیلئے دو پر هیں

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه فرمایا: عارف
بالله کا ہر سوال پورا نہیں کیا جاتا اور اس کا ہر وعده دفا نہیں ہوتا کہ کمیں خوف پر
امید غالب نہ آجائے اور وہ تباہ وبرباد ہو جائے۔ کیونکہ ہر حال اور ہر مقام کیلئے
خوف اور رجادونوں ضروری ہیں۔ ان کی حیثیت پر ندے کے دوپروں کی ہے۔
جب تک دونوں پر سلامت نہ ہوں اور ان میں توازن نہ ہو پر ندہ نہیں اڑسکا۔
ایمان ان دو کے بغیر مکمل نہیں ہوتا۔ ای طرح حال اور مقام کیلئے بھی خوف و
رجاضروری ہے ہاں ہر ایک کیلئے خوف اور رجاء اس کے حسب حال ہوگی۔

عارف مقرببارگاہ اللی ہوتا ہے۔اس کا حال اور مقام یہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر کسی چیز کاارادہ نہ کرے۔نہ کسی کی طرف ماکل ہو۔نہ کسی اور سے مطمئن اور مانوس ہو۔ ہتدے کا یہ مطالبہ کہ میر اسوال پور اہو۔ مجھ سے جو دعدہ کیا گیا ہے وہ ایفاء مناسب نہیں۔ کیونکہ بعض او قات وہ ایک ایسی چیز کا طالب ہوتا

ہے جواس کے لیے نقصان دہ ہوتی ہے اور اس کے حسب حال نہیں ہوتی۔اس کے سوال کے پورانہ ہونے کی بدیادی طور پر دود جہیں ہوتی ہیں۔

پہلی یہ کہ دعا قبول نہیں ہوتی تاکہ خوف پرر جاادرامید غالب نہ آجائے اورانسان اللہ تعالٰی کی سزاہے بے خوف اور غافل نہ ہو جائے اور آداب خداد ندی کالحاظ نہ رکھ کر تباہ دیم باد نہ ہو جائے۔

دوسری دجہ بیہ کہ ہمدہ اسباب پر اعتقاد اور یقین رکھ کر کہیں انہیں اپنے رب کاشریک نہ ہنا لے۔ کیونکہ انبیاء علیہم السلام کے علاوہ دنیا میں اور تو کوئی معصوم نہیں ہے۔

الله تعالی اپنے ہندے کی دعا قبول نہیں کر تا اور وعدہ پورا نہیں فرماتا تاکہ دے عادۃ نُنہ مانگے اور نہ طبعاً سمی چیز کا ارادہ کرے بلعہ اس کا سوال اور ارادہ اطاعت فرمانبر داری کی بناء پر ہو۔ کیونکہ عادۃ گانگنا اور طبعاً ارادہ کرنا شرک ہے۔ اور شرک تمام مقامات ،احوال اور سلوک کے تمام مدارج میں گناہ کبیرہ ہے۔

ہدہ جب اطاعت وانقیاد کی نیت سے سوال کرتا ہے تواللہ تعالیٰ اسے اپنے اور زیادہ قریب کرتا ہے۔ جس طرح نماز، روزہ وغیرہ فرائض و نوا فل سے قربِ خداوندی میں اضافہ ہوتا ہے۔ کیونکہ ان احکام کی مجا آوری میں اطاعتِ خداوندی مقصود ہوتی ہے۔

مجوب سے تعلق رکھنے والی ہر چیز مجوب ہوتی ہے

حضرت مین عبدالقادر جیلانی رضی الله عنه دار ضاہ نے فرمایا : جان کیجیئے کہ انسان دو قتم کے ہیں۔ایک وہ جنہیں اہتلاد آزمائش ، آلام د مصائب سے دو چار رہنا پڑتا ہے۔

معلیہ کی زندگی بھی تیرگی اور تکدر سے کلیة طالی نہیں ہوتی۔ وہ نمتوں سے لطف اندوز ہورہا ہوتا ہے تواجاتک اسے مصیبتوں، بلاؤں، یماریوں

نفس، مال ، او لا د اور اہل و عیال کی پریشانیوں میں مبتلا کر دیاجا تا ہے۔اس کی زندگی یو جھنن جاتی ہے۔اور راحت و سکون غارت ہو جاتا ہے۔مصائب و آلام کے جھگڑ چلتے ہیں توسب نعتیں،راحتیں اور آسا کشیں قصہ یار نیدین جاتی ہیں۔جب مال و دولت کی فراوانی ہوتی ہے۔ خشم وخدام حاضر باش ہوتے ہیں ، دشمن سے ہر طرح کاامن د سکون ہو تا ہے تو دہ سوچتا ہے کہ د نیاراحت و سکون کا گھر ہے۔اس میں د کھ اور پریشانی کاوجود ہی نہیں لیکن جب در دو آلام گھیر لیتے ہیں۔ پریشانیوں میں مبتلا ہو تاہے تواہے یوں لگتاہے گویاد نیاد ارامحن ہے۔ یمال نعمت کانام و نشان تک نہیں۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی معرفت سے محروم ہے۔وہ نہیں جانتا کہ مالک حقیقی جو چاہتا ہے کرتا ہے۔ دنیا تغیر پزیر ہے۔ بھی دھوی، بھی جاؤل۔ مجھی شیرین اور بھی سخی۔وہاس حقیقت سے ناواقف ہو تاہے کہ تونگر اور درویش یمانا ای کاکام ہے۔ وہی بلندی و پستی ، عزت و ذلت زندگی اور موت \_ نقذیم و تاخیر کامالک ہے۔اگر دہ اس حقیقت ہے واقف ہو تا تو فانی اور تغیریز پر دنیاہے دل نہ لگاتا۔ مجھی ان سے فریفتگی اور دلبستگی کا اظهار نہ کر تا۔ نہ حالت اہتاء میں فراخی ہے مایوس ہو تا اور نہ حالت تو نگری میں غافل اور جرائت مند ہو تا۔ چونکہ وہ دنیا کی بے ثباتی سے ناواقف ہے اس لیے اس کا گرویدہ ہے۔ اور دائمی بے تکدر زندگی کا طالب ہے۔ وہ پیربات بھول گیا ہے کہ ونیاغم و اندوہ، تکلیفوں اور پریشانیوں کا گھر ہے۔ یہ سر تا سر بلااور اس کی تعتیں عارضی ہیں۔اس کی مثال صبر کے در خت جیسی ہے۔ جس کامیوہ پہلے ترش ہو تا ہے لیکن بعد میں شد کی طرح میٹھائن جاتا ہے۔ اور انسان حلاوت حاصل کر ہی نہیں سکتا حیتک ترشی کا گھونٹ پی نہ لے۔شد کھانے کیلئے زہر ملی مھیول کے ڈنگ پر صبر کر ناپڑتا ہے۔

جود نیای مصیبتوں پر صبر کر تاہے اس پر اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کا نزول ہوتا ہے۔ کیونکہ مز دور کو مزدوری صرف اس وقت دی جاتی ہے جب اس کی پیشانی عرق آلود ہوتی ہے۔ جسم تھک کر چور ہو جاتا ہے۔ روح میں کرب اور سینے میں منگی محسوس کرتا ہے۔ طاقت جواب دے جاتی ہے۔ انبائے جنس کی خدمت کی ذلت اٹھا تا ہے اور محنت دمشقت سے کمر دوہر کی ہو جاتی ہے۔

دنیالولین تلخ ہے۔ جسے شہد کا چھتا۔ وہ او پر سے تلخ ہوتا ہے۔ اس تلخی اور ترشی پر صبر کیے بغیر شہد کی مطاس ہاتھ نہیں لگتی۔ ہدہ ہو من جب تک امرو نہی کی تلخوں کو خندہ پیشانی ہے قبول نہیں کر تا۔ خدائی فیصلوں کے سامنے سر تسلیم خم نہیں کر تا۔ نوابشات اور جھوٹی تمنائیں ترک نہیں کر دیتا۔ تکالیف کوبر داشت نہیں کر تا۔ خواہشات اور جھوٹی تمنائیں ترک نہیں کر تا۔ اس وقت تک نتمتائے خداوندی اور غلبہ وار جمندی کا مستحق نہیں بن سکتا۔ اور جوان تلخوں کوبر داشت کر تا ہے ، عیش وطرب، نازو نعم ، اور دولت و ثروت سے مالا مال ہوتا ہے۔ ایک شیر خوار بح کی مانند اسے اپنی ضروریات کیلئے خود تگ و دو نہیں کر نا پڑتی غیب ہے اس کی کفالت کے مامان ہو جاتے ہیں۔ اللہ تعالی اپنے اس بھے کو بے منت غیر اپنی نعمتوں سے نواز تا ہے خود اس کی عمد اشت فرماتا ہے۔ عاقبت بدسے بچاتا ہے اور چھتے کی تلخی بر داشت کر نے والے کی طرح اسے اپنی نعمتوں سے خود اس کی عمد اشت فرماتا ہے۔ عاقبت بدسے بچاتا ہے اور چھتے کی تلخی بر داشت کر نے والے کی طرح اسے اپنی نعمتوں سے خطاد افر عطاکر تا ہے۔

منعم علیہ کوچاہیے کہ اللہ تعالیٰ کی تدبیر اور استدراج سے غافل نہ رہے دولت دنیا پر غرور نہ کرے۔ دنیاوی نعمتوں کوپائیدار نہ سمجھے۔ شکر سے غافل نہ ہو کہ سب نعمتیں چھن جائیں۔ نعمت گویا شکار ہے جس پر قابد پانے کیلئے شکر ضروری ہے۔ نبی کریم علیہ کاار شاد ہے۔

الْنِعْمَةُ وَحْشِيَّةٌ فَقَيِّدُوهُمَا بِالشُّكُولِ

ا میرے پاس جتنے مصاور صدیث ہیں ان میں یہ حدیث مجھے نہیں ملی۔ ہال اس مغموم کی ایک حدیث بہتی کی ''لآواب'' نمبر 257 پر جھے لی ہے۔ حضرت کچی بن عبداللہ ہے روایت ہے۔ وہ نبی کر یم علیق ہے۔ دوایت کرتے ہیں۔ ما افغ لت الیہ نعمہ فلیشکرہ ''جے کوئی نعمت عطاک جائے وہ اس کا شکر جالائے''۔ امام جمجھی رحمۃ اللہ علیہ حضرت عمر بن عبدالعزیز سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا : اللہ کی نعمتوں پر اللہ کا شکر کر کے اضیں محفوظ کر لو۔ اور اللہ کا شکر تا فرمانی سے اجتناب ہے۔

"نعمت دشت کاو حشی جانور ہے اسے شکر کے ذریعے شکار کرو" نعمت اگر دولت و ثروت کی صورت میں ہو تو شکریہ ہے کہ انسان والی نعمت اور فضل واحسان کے مالک خدائے ہزرگ دیرترکی وحدانیت کا قرار کرے تمام حالات، قلت و کثرت، قبض وبسط اور جمع و تفرقه میں تحدیث نعمت کرے اور اس حقیقت پریفین رکھے کہ مولائے کریم اپنے فضل و کرم میں اور اضافہ فرمائے گا۔ الله تعالیٰ کی عطا کردہ ان تعموں پر ملکت نہ جملائے۔ مالی حقوق و فرائض کو پس پشت نہ ڈالے۔ احکام خداوندی کی پاسداری کرے یعنی زکوہ، گناهول کا کفاره ، نذر و نیاز ، صدقه ، غرباء کی مدد فرورت مندول کی اعانت معیبت زدول کی خبر گیری جیسے دوسرول کے حقوق کا خیال رکھ جبکہ احوال تبدیل ہو جائیں اور حسنات سیئات میں بدل جائیں یعنی کشائش و فراخی کی جگہ غرمت وافلاس لے لے اور لوگ مشکلات کا شکار ہوں توان کی خبر گیری کرے۔ اگر نعمت اعضائے جسمانی کی تندرستی کی صورت میں ہو تواس کے فشکر کی صورت سے ہے کہ انسان اعضائے جسمانی کو اللہ تعالیٰ کی اطاعت و فرمانبر داری میں صرف کرے۔ اینے آپ کو حرام چیزوں اور گناہ کے کامول سے چائے۔ نافرمانیوں اور معصیت شعار پول سے دور رہے شکر نعمتوں کے چھن جانے اور ہاتھ سے چلے جانے کے لے قید ہے گویا شکریائی ہے اور نعمت در خت ہے۔ اور یہ پائی اس کی شاخوں اور پتوں کی نمی کوبر قرار رکھ سکتا ہے۔ ای سے اس پر پھولوں کی زیبائش ہے۔ ذا نقه کی حلاوت ہے اور ای پانی کی وجہ سے در خت سلامت ہے۔ نعمت کے اس درخت کی مخطی میں جو لذت ہے۔ چبانے میں جو سمولت ہے وہ سب ای شکر کے پانی کی دجہ ہے ہے۔ای درخت کا کھل تندر سی کا ضامن اور جم کی نشوہ نماکاذر بعہ ہے۔ پھر شکر کی وجہ سے انسان کے تمام جوارح میں برکت پیدا ہو جاتی ہے اور دہ اطاعت و فرمانبر داری ذکر و اذ کار اور عبادت وریاضت میں مشغول ہو جاتا ہے۔ شکر ہی کی وجہ ہے انسان آخرت میں جنت النعیم میں داخل ہو تا ہے اور ای کی بدولت انبیاء وصدیقین، شھداء وصالحین کی معیت حاصل کرتا ہے۔ اور بھی لوگ بہترین دوست ہیں۔ اگر انسان ان نعتوں پر شکر بجانہ لائے اور مال ودولت کی کثرت، دنیا کی زیب وزینت پر اترانے لگے۔ اس سے دھو کہ کھا جائے۔ اس سر اب کی چکا چو ندسے ، جبلی کی اس چمک سے ، دولت کے سانب اور پیھوؤں کی نرم ملائم جلد کی خوبصورتی سے مفتون ہو جائے۔ اس زہر قاتل سے آئکھیں ہم کر ملائم جلد کی خوبصورتی سے مفتون ہو جائے۔ اس زہر قاتل سے آئکھیں ہم کر فریب دام تزویر سے غافل دیے خبر ہو جائے تواسے بربادی۔ فقر اے اس کے مکرو فریب دام تزویر سے غافل دیے خبر ہو جائے تواسے بربادی۔ فقر وفاقہ ، دنیا میں ذلت در سوائی اور آخرت میں عذاب جنم کا مرد دو سادو۔

رہاوہ آدمی جو مبتلائے بلاو مصیبت ہے۔ تو مجھی مصیبت سمی جرم اور معصیت کی عقومت وسر اہوتی ہے اور مجھی خطاد لغزش کے لیے ذریعہ عشش ایک تیسری دجہ یہ بھی ہے کہ اللہ تعالی اینے بعدے کو مصیبت میں مبتلا کر کے آخرت میں اعلیٰ در جات اور بلند روحانی مناصب پر فائز فرما تا ہے کیونکہ وہ چاہتا ہے کہ میر ا مدہ احوال د مقامات کے حامل اولی العلم ہدوں کے مقام تک رسائی حاصل کرے اور میرے خصوصی لطف و کرم کا مستحق تھرے اور پیے بھی ان لو گوں میں شامل ہو جائیں جن پر رب ارض و ساء کی خصوصی عنایت ہو چکی ہیں اور جنہیں ان کے مولانے مصائب و آلام کے میدانوں میں اینے لطف و کرم کی سواریوں پر سوار کر کے سیر کرائی ہے اور حرکات و سکنات میں اپنی تگہداشت میں رکھ کر اور لطف و کرم فرماکر انہیں راحت و آسائش مخشی۔ ایے لوگوں کو مبتلائے مصیبت اس لیے نہیں کیاجاتا کہ وہ ہلاک ہوجائیں اور دوزخ میں پڑے سڑتے رہیں۔بلحہ مصائب و آزمائش کے ذریعے اللہ انہیں ہزرگی عطا فرما تا ہے اور انہیں در جات عالیہ ہے نواز تا ہے۔ان کے ایمان کی حقیقت کو عیاں کر تا ہے۔انہیں شرک، دعاوی ادر نفاق جیسی روحانی آلائش سے پاک و صاف فرماً تا ہے۔ ان مصائب کی بھٹی میں ڈال کر انہیں کندن ماتا ہے اور پھر اسر ار و علوم اور انوار و تجلیات سے ان کے سینوں کو مالا مال کرتا ہے۔ جب ان کا ظاہر اور باطن صاف و شفاف اور اجلے ہو

جاتے ہیں تو انہیں دنیاد آخرت میں اپنامقرببارگاہ ،حاضر باش اور جلیس و ہم نشین، تالینا ہے۔ یعنی دنیا میں دلی قرب عشتا ہے اور آخرت میں جسمانی کے نبی کریم علی کاار شاد گرامی ہے۔

"اَلْفُقَرَاءُ الصَّبَرُ جُلَسَاءُ الرَّحْمَٰنِ يَوْمُ الْقِيَامَةِ" كُلُّ "صَارِ فَقَير قَيامت كدن الله كم تشين موسَّك"

اللہ تعالیٰ اپنہ تدے کو مصائب و آلام میں جتلاکر کے ان کے دلوں ہے میل کچیل دور کرتا ہے۔ انہیں شرک، تعلق بالخلق، اسباب پر ہمر دہے، جھوٹی آرزؤوں، اور ارادول سے پاک و صاف فرماتا ہے۔ مصائب، دعاوی اور خواہشات نفسانی کے لیے بھٹی کاکام دیتے ہیں کہ سب غش و غل جل کر سونا اپنے اصل رنگ میں سامنے آجاتا ہے۔ انہیں مضائب کے ذریعے انسان کے اندر سے یہ خرائی دور ہو جاتی ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت محض اس لیے کرے کو اسے بلند در جات، اعلیٰ منازل اور آخرت میں جنت الفردوس کے لدی تعمیں میسر ہوں۔

رہا یہ مسئلہ کہ یہ کیونکر معلوم ہو کہ یہ مصیبت گناہوں کی سزاہ۔ خطاوؤں کی خشش کا ذریعہ ہے پابلندی درجات کا سبب ہے توجب ہندہ مصیبت پر صبر نہیں کر رہا۔ لوگوں کے سامنے اللہ تعالیٰ کا شکوہ کر رہا ہے توسیجھ لو کہ اسے گناہوں اور اللہ کی نافر مانیوں کی سزادی جارہی ہے۔

ا الله تعالی جم ہے پاک ہے۔ ونیا میں ولی قرب ہے یہ مراد ہے کہ مدہ و نیا میں قرب ربانی کی وہ کیفیات حاصل میں کر سکتا جو آخرت میں کر سکتا ہے۔ کیونکہ د نیامیں تووہ الله تعالی کے جمال کا مشاہدہ ول کی آنکھ ہے کر تا ہے جبکہ آخرت میں ظاہری آنکھوں سے جمال خداوندی کا مشاہدہ کرے گا۔ ای لیے فرمایا کہ ونیامیں ولی قرب اور آخرت میں جسمانی قرب کی لذت ہے بمرہ مند کیا جاتا ہے۔ (متر جم)

٢- عمر بن خطاب رضى الله عنه سے روایت كرده ایک صدیث كا جز ہے جے دیلي نے "الفردوس" میں نمبر 4993 پردرج فرمایے ہے حضرت عمر فرماتے ہیں كه رسول الله علیہ نے فرمایا۔ ہر ایک چیز كى جانى ہے۔ اور جنت كى چانى ساكين كى محبت ہے۔ صبر كرنےوالے فقير قيامت كے روز الله كے ہم نشين ہو تگے۔ به حدیث موضوع ہے۔

اگر وہ مصائب و آلام کو صبر ہے بر داشت کر رہا ہے۔ شکوہ و شکایت کی زبان دراز نہیں کر رہا۔ دوستوں اور پڑوسیوں کے سامنے مصائب کارونا نہیں رور ہا اور احکام خداد ندی کی ادائیگی اور فرمانبر داری ہے ملول نہیں ہوا تو سمجھ لو در دو آلام کفار ہُایات ہیں۔ اللہ تعالی اپنے ہمدے کو ای دنیا میں تکلیف دیکر خطاؤوں ہے اے پاک کرنا چا ہتا ہے۔

آگر مبتلائے مصیبت سلیم ورضاکا پکیرہے۔ارض و ساء کے خالق اور الہ کے فعل ہے وہ طانیت اور سکون محسوس کر رہاہے اور آزمائش میں اپنے آپ کو فنا کر دیاہے بیمال تک کہ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ مصیبت دور ہو جائے اور اطاعت پر کمر بستہ ہے تو سمجھ لو کہ اسے اعلیٰ در جات عطاکرنے کے لیے مصائب سے دوچار کیا گیاہے۔

الله كوياد كركه ياد خداوندى تمام غمول سے نجات كاذر بعدب

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه نے فرمایا که رسول کر یم علی کے کا بیان کردہ حدیث قدی ہے۔

مَنْ شَغَلَهُ ذِكْرِى مِنْ مُسَاءَ لَتِى اَعْطَيْتُهُ اَفْضَلَ مَا اُعْطِي السَّائِلِيْنَ لِ

"جے میرے ذکرنے جھے کھی مانگنے سے روک دیا۔ میں اسے مانگنے والوں سے بہتر عطاکروں گا"

ا ترندی کی روایت کروہ حدیث کا ایک نگرا ہے۔ یہ حدیث حضر ت ابو سعیدرضی اللہ عنہ عدر میں اللہ عنہ عدر میں اللہ عنہ عدر اللہ علی سائر الکلام کفضل الله علی سائر الکلام کفضل الله علی حلقه کام خداوندی کو تمام کلاموں پر اس طرح فضیلت حاصل ہے جس طرح اللہ تعالی کو اپنی مخلوق پر فضیلت حاصل ہے "بی حدیث حسن غریب ہے۔ دیکھے الجامع المضح نمبر 29-26

اس کی صورت سے ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ جب کی مدے کو اپنا ہانا جا ہتا ہے اور اے کی بلند مقام پر فائز کرنے کاارادہ فرماتا ہے تواہے ایک حالت ہے دوسری حالت کی راہ پر چلاتا ہے۔اسے طرح طرح کی مشقتوں، مصیبتوں اور بلاؤل میں مبتلا کر دیتا ہے۔ غنی کے بعد اس پر فقر مسلط ہو تا ہے اور وہ بقاضاء بھر ی لوگوں کے سامنے ہاتھ پھیلانے پر مجبور ہو جاتا ہے۔ لیکن اللہ تعالیٰ اس پر یہ دروازہ مد کردیتا ہے اور اسے در پوزہ گری کی لعنت سے محفوظ فرمالیتا ہے۔ پھر اسے مجبور کر تاہے کہ دہ لوگوں سے قرض لے چر قرض لینے سے بھی اسے چالیتا ہے۔اور کسب کی راہ پر ڈال کر اس کیلئے اس راہ کو آسان کر دیتا ہے۔وہ اپنے ہاتھ کی کمائی کھاتا ہے جو کہ سنت طریقہ ہے پھر اس کیلئے کب کو مشکل بیادیتاہے اور پیر بات اس کے ول میں ڈال دیتا ہے کہ وہ لوگوں سے سوال کرے۔بذریعہ الهام پیر تھم دے کربدے کیلئے دوسر ول سے سوال کرنے کو عبادت اور اس کے ترک کو معصیت منادیتا ہے۔ مخلوق سے سوال کرانے کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ اس طریقے سے خواہشات زائل ہو جائیں اور نفس کی سر کشی ختم ہو جائے۔ یہ در حقیقت مرحله رباضت میں ہے۔ اور اس مرحلے میں مخلوق سے سوال کرنا شرک نہیں بلحد مدے کو سے ہتانا مقصود ہے کہ جو کچھ ہو تا ہے باذن اللی ہو تا ہے۔ پھر اللہ تعالی اینے بندے کی حالت تبدیل فرمادیتا ہے اور اسے سوال کرنے سے چالیتا ہے اور اسے تھم دیتاہے (الهام كرتاہے)كەلوگول سے قرض لے۔اس امرباطني كوبده جانتا ہے۔ وہ آگاہ ہو تا ہے کہ بیروسوسہ نہیں بلحہ علیم خداد ندی ہے ای لیے نا ممکن ہے کہ بعدہ اس تھم کی خلاف ورزی کرے۔ جس طرح پہلے وہ ما تگنے پر مجور تھااب قرض لینے پر مجور ہو تاہے پھر اللہ تعالیٰ اے قرض سے بھی چالیتا ہے اور اس کے ساری ضرور تول کی خود کفالت کر تا ہے۔ بعد ہ دعا کر تا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کی دعا قبول کرتا ہے۔اگر دعانہ کرے تو محروم رہتا ہے۔ پھر اے اس حالت سے بہتر حالت کی طرف لے جاتا ہے۔بعدہ بربان قال سوال نہیں کرتا با کے دل کی زبان ہے اپی ضرور توں کیلئے سوال کر تا ہے جب بھی ہدہ ول کی زبان ہے سوال کر تا ہے اس کی دعا قبول ہوتی ہے لیکن زبان قال ہے کچھ مانگے تو محروم رہتا ہے۔ ای طرح مخلوق ہے کچھ مانگے تو مخلوق اعراض پر تی ہواوروہ محروم رہتا ہے۔ پھر اللہ تعالی اسے اس سے بھی غنی کر دیتا ہے۔ وہ ہر قتم کے سوال ظاہری وباطنی سے محفوظ ہو جاتا ہے۔ اور اس کی ساری ضرور تیں اللہ تعالیٰ بن مانگے پوری فرماتا ہے۔ کھانا، پینا، لباس اور دوسری تمام بحری ضرور توں کیلئے نہ اسے سوچنا پڑتا ہے اور نہ محنت کر ناپر تی ہے۔ سب ضرور تیں خود خود پوری ہوتی جاتی ہیں۔ اللہ تعالیٰ بندے کا کار ساز بن جاتا ہے اور اسے کسی کی ضرور سے نہیں وہ بھی جیساکہ ارشاد خداوندی ہے۔

إِنَّ وَلِيَّ اللهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكِتَابَ وَهُو يَتُولِّلَى الصَّالِحِيْنَ (الاعراف:196)

پس اس وقت الله تعالی کابی ارشاد مخقق ہو تا ہے۔ کہ "جس کو میری یاد نے میری بارگاہ میں سوال کرنے سے مشغول رکھا میں اسے مانگنے والوں کوجو دیتا ہوں اس سے بہتر عطاکر دں گا"۔

کی حالت فناہے جو اولیاء اور ابدال کے احوال کی غایت ہے پھر بھی امور تکوینیہ مندے کے سپر د ہو جاتے ہیں اور وہ باذن خداوندی کلمہ کن ہے جو چاہتاہے کر تاہے۔اللہ کر یم کاکسی آسانی کتاب میں ارشاد گرامی ہے۔اے این آدم میں اللہ ہول میرے سواکوئی معبود نہیں۔ میں کسی چیز کو کہتا ہوں ہو جا تو وہ ہو جاتی ہے۔میری اطاعت کر میں تمہیں وہ ر تبد دونگا کہ جب توکسی چیز کے بارے کے گاہو جاتو وہ ہو جائے گی۔

ہوں پر سی ہے اجتناب لازم ہے

حضرت ميخ عبدالقادر جيلاني رضي الله تعالى عنه وارداه نے فرمايا:

خواب میں ایک بوڑھے شخص نے مجھ ہے پوچھا۔ کو نمی چیز ہندے کو حق تعالیٰ کے قریب کرتی ہے۔ میں نے جواب دیا کہ اس کی ایک ابتداء ہوار ایک انتناء۔
اس کی ابتداء زھد دورع ہے جبکہ انتنا، تشکیم در ضااور توکل ہے۔
سوچ اچھی ہو تو عمل کیلئے رہنمائی ملتی ہے

حضرت شیخ رضی اللہ تعالیٰ عنہ دارضاہ نے فرمایا : مؤمن کو چاہیے کہ پہلے وہ فرائض کی ادائیگی میں مشغول ہو۔جب فرائض کی ادائیگی سے سبکدوش ہو جائے تو پھر نوا فل ادر متحبات کی فکر کرلے۔

جب تک اس پر عائد فرائض کی ادائیگی مکمل نہیں ہوتی اس کا سنن میں مشغول ہونا حیافت اور رعونت ہے آگر وہ فرائض کو چھوڑ کر سنن و نوا فل میں مشغول ہواتو یہ بھی مقبول نہیں ہونگے اور اس کی اہانت ہوگ۔

اس کی مثال اس آدمی کی سی ہے جھےباد شاہ اپنی خدمت کا تھم دیتا ہے اور وہ مخص باد شاہ کی خدمت میں جت جاتا ہے۔ وہ مخص باد شاہ اس سے خارم اور زیر دست کی خدمت کو ترجیح دی۔ خدمت کو ترجیح دی۔

حضرت علی رضی الله تعالی عنه سے روایت ہے۔ فرماتے ہیں کہ رسول الله علیہ نے فرمایا:

إِنَّ مُصَلِّ النَّوَافِلِ وَعَلَيْهِ فَرِيْضَةٌ كَمَثَلِ اِمْرَأَةٍ حَمَلَتْ فَلَمَّ مُصَلِّ المُّرَأَةِ حَمَلَتْ فَلَمَّ دَنَا نَفَاسُهَا اَسْقَطَتْ وَلَاهِيَ ذَاتُ حَمْلُ وَلَاهِيَ ذَاتُ وَلَدِ. كَذَالِكَ الْمُصَلِّيْ لَايَقْبُلُ اللهُ لَهُ نَافِلُةً حَتَّى يُوَدِّي الْفَرِيْضَةَ لَى

"فرض چھوڑ کر نوافل ادا کرنے دالا اس حاملہ عورت کی مانند ہے جس کی مدت ولادت قریب آئے تواس کا حمل ساقط ہو جائے۔ نہ وہ حاملہ شار ہو اور نہ ہی ہے کی مال۔ ای طرح جب تک نمازی فرائض ادا نہیں کرتا اس کی نفلی عبادت بارگاہ خدادندی میں قبول نہیں ہوتی "

نمازی کی مثال تاجر کی ہے کہ جب تک دہ راس المال حاصل نہیں کر اور نفعہ رصا نہدی ہے۔

ليتانفع حاصل نهيس كرسكتا\_

اس طرح جو مخص سنت چھوڑ کر ان نوا فل کی ادائیگی میں مشغول ہو جاتا ہے جن کی ادائیگی فرائض پر مرتب نہیں ہوتی۔اور نہ انہیں چھوڑنے سے فرائض میں نقص آتا ہے اور نہ انہیں اداکرنے کا تاکیدی تھم دیا گیا ہے تواس کے نوا فل قبول نہیں ہوتے۔

حرام اور شرک باللہ کر ترک کرنا۔ خدائی فیصلوں پر اعتراض نہ کرنا۔ مخلوق کی فرمانبر داری اور اطاعت ہے اجتناب کرنالور اللہ تعالیٰ کے تھم اور اس کی اطاعت سے روگروانی کارویہ چھوڑ دینافرص ہے۔ نبی کریم ﷺ کاارشادگرای ہے۔ کاطاعة لمکخلوق فیی معصیة المخالق ا

"خالق کی نافرمانی کرے مخلوق کی فرمانبر داری کا کوئی جواز نہیں"

#### عاشق کی آنکھ کاسر مہ صرف بیداری ہے

حفرت میخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه ارشاد فرماتے ہیں۔ جسنے میداری پرجو ہوشیاری کا موجب ہے نیند کوتر چےدی اس نے نمایت ہی ناقص چیز کا امتخاب کیا۔ یول سمجھیے کہ اس نے موت کا امتخاب کیا۔ اور تمام

ا مند امام احمد با 131/1 راوی حفرت علی رضی الله تعالی عنه "المصنف" به الله تعالی عنه "المصنف" به 546/12 انان الی شید راوی حضرت حن رضی الله تعالی عند به صدیث صحیح ب

مصالح پر غفلت کور جی دی۔ کیونکہ نیند موت کے متر ادف ہای لیے اللہ تعالیٰ سجانہ نیند کے نقص سے پاک ہے۔ ملائکہ جو بارگاہ خداد ندی کے حاضر باش ہیں وہ نیند سے پاک ہیں۔ اہل جنت جو بلند ترین مناصب ، پاک و نفیس اور برے دیے والے مقام پر فائز ہوتے ہیں اس لیے انہیں بھی نیند سے پاک کر دیا گیا ہے۔ کیونکہ نیند نقص ہے۔ اور جنتی نقائص سے پاک و منزہ ہیں۔

ساری بھلائیال بیداری میں ہیں۔اور تمام شر نینداور غفلت میں ہے۔
جس نے خواہش نفس کی شخیل کی۔ زیادہ کھایا، زیادہ پیااور پڑا سو تار ہاوہ بہت نادم
ہوااور بھلائی اس کے ہاتھ سے چھن گئی۔ جس نے حرام سے تھوڑاسا کھالیاوہ
اس شخص کی مانند ہے جس نے خواہش نفس کے زیر اثر بہت کھایا۔ کیونکہ حرام
ایمان کیلئے تجاب ہے لیاور باطن کیلئے تاریکی ہے۔ مثلا شراب عقل کو تاریک کر
دیت ہے اور اسے ڈھانپ لیتی ہے۔ پس جب ایمان ظلمت میں چلا گیا تونہ نمازرہی
نہ عبادت اور نہ ہی اخلاص کا وجو د باقی رہا۔

مگروہ جس نے زیادہ کھایا گر اللہ تعالیٰ کے تھم سے تووہ تھوڑا کھانے والے کی طرح ہود ہوتا ہے۔ حلال اللہ علی طرح ہود ہوتا ہے۔ حلال نور علی نور ہے۔ اور حرام ظلمت ہی ظلمت حرام میں خیر کا کوئی پہلونہیں۔ تھم اللی کے بغیر ہوائے نفسانی کے زیر اثر حلال کا زیادہ کھانا یا حرام کھالینا نیند کا

موجب بنائے اور نیند میں کوئی بھلائی نمیں۔

### ہر سخص اپنے محبوب کا قرب جا ہتاہے

حضرت میخی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا :الله تعالی سے تیرے تعلق کی صرف دوصور تیں ہو سکتی ہیں۔ایک توبید کہ تواللہ تعالی سے عائب اور بعد ہوادر دوسرے مید کہ تواللہ تعالی سے داصل اور قریب ہو۔

ا معفرت محل تستری رحمة الله علیه كارشاد به چار خصائل كے بغیر بنده حقیقت ایمان كو نهیں پہنچ سكتا۔ فرائض كو سنت طریقے سے اداكرے۔ تقوی كو ملحوظ ركھتے ہوئے طال كھائے۔ ظاہر وباطن تمام نوائی سے اجتناب كرے اور موت تك ان خصائل حمیدہ پر كاربند رہے۔

اگر تواللہ تعالی سے غائب اور دور ہے توسوچ کہ آخر کیوں تو قرب حق
کی نعمت سے محروم ہے۔ کیوں مختبے دائمی عزت، لبدی نعمت اور کفایت کبری ا حاصل نہیں۔ اور کیوں تواتن بردی نعمتوں کو حاصل کرنے میں سستی اور کا ہلی کر رہا ہے کیوں تو دنیاو آخرت کی سلامتی، غنی اور بے در ینج نعمتوں کو حاصل کرنے سے غافل بیٹھاہے۔

اٹھ اور اپنے دونوں پروں کے ساتھ اس کی طرف محو پرواز ہو۔ یعنی ایک تو حرام اور مباح لذات وشھوات اور راحتوں کو ترک کر دے اور دوسرے مصائب و آلام کوبر داشت کر۔ دنیاواُ خریٰ کی آر زول، تمناؤں اور خواہشوں کو چھوڑ کر مخلوق سے قطع تعلقی اور عزیمیت کی راہ اختیار کر اور اس راہ پر اس وقت تک کار مندر ہے جب تک اللہ کا قرب اور وصال حاصل نہیں ہوجا تا۔

اللہ تعالیٰ کا قرب اور وصال پالیا تو گویا تیری ساری تمنائیں پوری ہو گئیں۔ اور بردی بزرگی دکمال عزت حاصل ہوگئی۔ اور اگر تو مقربین بارگاہ اور خدا رسیدہ لوگوں میں ہے ہے۔ یعنی وہ جو عنایت ربانی کے دریافتہ اور رعایت خداد ندی کے تکمداشتہ ہیں۔ جنہیں جذبہ محبت نے اپنا بنا لیا ہے اور رحمت و رافت پروردگار نے پالیا ہے تو درگاہ رہیت کے آداب کا خیال رکھ اور اس نعمت وحالت پر مغرور نہ ہو کہ کہیں حقوق خداو ندی کی ادائیگی میں کو تاہی ہو جائے اور عبات عبادتِ اللی میں غفلت کا شکار محمرے۔ کہیں ایسانہ ہو کہ جمالت، ظلم اور عجلت عبادتِ اللی میں غفلت کا شکار محمرے۔ کہیں ایسانہ ہو کہ جمالت، ظلم اور عجلت جیسی بعری کی فروریوں کی طرف مائل ہو کر سوئے اولی کا مر تکب تھمرے۔ اللہ جیسی بعری کی ارشاد فرما تا ہے۔

و حَمَلُهَا الْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلَمُوهُمَّا جَهُولًا (الاحزاب: 72)
"اورا ثُمَالياس كوانسان نے بیٹک یے ظلوم بھی اور جہول بھی"
و کَانَ الْإِنْسَانُ عَجُولًا (الاسراء: 11)
"اور (حقیقت بیہے کہ)انسان بواجلد باز (واقع ہوا)ہے"

اپنے دل کی حفاظت کر۔ایبانہ ہو کہ تو پھر سے مخلوق، حرص و حوا۔
جھوٹی آرزوں،ارادوں،اختیارادر تدبیر کی طرف اکل ہو جائے جے تو چھوڑ چکا
ہو اور مصائب و آلام پربے صبر کی کرنے گئے اور فعلِ خداد ندی پر موافقت اور
رضا کو چھوڑ دے۔اپنے آپ کو اللہ تعالیٰ کے کلیے سپر دکر دے جس طرح کہ
چوگان کی بال گھڑ سوار کے سامنے بے اختیار ہوتی ہے دہ اسے جس سمت چاہتا ہے
لے جاتا ہے۔ میت غسال کے ہاتھوں میں یاشیر خوار چے دایہ اور اپنی مال کی جھولی
میں بے حس و حرکت پڑا ہوتا ہے۔

غیر اللہ ہے آنکھیں بند کر لے۔ تیری نظروں میں غیر کا وجود ہی نہ رہے۔ نہ وہ نفع و نقصان کا مالک ہو اور نہ منع و عطاکا مخار۔ مصائب و آلام کے وقت ساری مخلوق کو اللہ تعالیٰ کی لا مخی خیال کر کہ یہ ضربات لا مخی کے اختیار سے نہیں بلحہ اللہ کر یم کے اختیار سے لگ رہی ہیں۔ اور نعمت و عطاکے وقت خلق کو قدرت کا ہاتھ یقین کر کہ یہ لقمہ مخجے اس کے کرم سے مل رہا ہے نہ کہ مخلوق کی مہر بانی ہے۔

### زہد ظاہر دنیاکا کمال اور باطن میں آخرت کاشر فے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وار ضاہ نے فرمایا : زاہد کوترک دنیالذت ہائے دنیا پر دومر تبہ ثواب ملتاہے۔

ایک تواس وقت جب دہ دنیا کوترک کرتا ہے۔ اور دنیا کی کئی چیز کو اپنی خواہش اور ارادے سے حاصل نہیں کرتا بعد اس کو صرف اللہ تعالیٰ کے تعلم کی اطاعت میں قبول کرتا ہے۔ پس جب دہ اپنے نفس کا دشمن بن جاتا ہے اور خواہش نفس کی مخالفت کرتا ہے تو اہل تحقیق اور اہل ولایت میں شار ہونے لگتا ہے۔ اور لبدال وعار فین کے زمرے میں شامل ہوجاتا ہے۔ ایے میں اے اخذ دنیا کا تھم ملتا ہے۔ اور اس پر دنیاوی نعمتوں سے لطف اندوز ہوتا لازم ہوجاتا

ہے۔ کیونکہ بارگاہ خداوندی ہے دنیا کی تعمین اس کی قسمت ٹھرتی ہیں اور ہندے پر لازم ہو جاتا ہے کہ وہ ان ہے مخطوظ ہو۔ کیونکہ کسی دوسرے کاان پر حق نہیں رہتا۔ اب اس کے بر عکس ہونا ممکن نہیں۔ کیونکہ قلم نے جولکھنا تھاوہ لکھ چکی اور اللہ کریم کے علم سابق میں ہندے کا حصہ اس کے لیے مقرر ہوچکا ہے۔

پس بندہ اللہ تعالیٰ کے تھم کی جاآدری کرتے ہوئے دنیائی تعموں کو قبول کرتے ہوئے دنیائی تعموں کو قبول کرتا ہے یا سے علم دیاجا تا ہے اور وہ نقد بر کے ہاتھوں مجبور ان تعموں سے لطف اندوز ہو تا ہے۔ وہ یہ سب کچھ اپنی خواہش اور ارادے سے نہیں کر تابلحہ فعل خداوندی اس میں جاری ہو تا ہے اس لیے اسے دگنا تواب ملتا ہے۔ کیونکہ یا تو وہ اللہ کے تھم کی پیروی کررہا ہو تا ہے۔ یا فعل خداوندی کی موافقت کررہا ہو تا

ہے جوبدے میں جاری وساری ہے۔

تواس کے جواب میں کما جائے گاکہ کی صد تک توبہ صحیح ہے کہ مدہ کی تواب کا مستحق نہیں گر اللہ تعالیٰ کریم ہے وہ اپنے فضل و کرم سے مدے کو اپنا قرب بختا ہے۔ اسے نعموں سے نواز تا ہے۔ خود ہی اس کی تربیت فرما تا ہے اس کی طف و کرم اور رحمت وراُفت کرتے ہوئے اس کی گلمداشت کر تا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ بعد ود نیاوی حاجوں اور نفسانی مصلحوں سے ہاتھ روک لیتا ہے اور آخرت کی نعموں کا طالب بن جاتا ہے اور شیر خوار یچ کی طرح اپنی ضروریات کے لیے تگ ودو نہیں کر تا اور دفع شر میں اپنی ذات پر پھر وسہ نہیں کر تا تو اللہ تعالی محض اپنے فضل سے اس کی تمام ضرور توں کو پورا کر تا ہے۔ اور جس طرح مخلوق کے دل میں اپنے اس بعدے کی محبت ڈال دیتا ہے۔ ہر محض اس پر مہر بان ہو جاتا ہے۔ اس سے رافت ورحمت کا سلوک کر تا ہے اس کی محلائی کا خواہاں ہو جاتا ہے۔ اس سے رافت ورحمت کا سلوک کر تا ہے اس کی محلائی کا خواہاں ہو تا ہے۔

ای طرح دنیای ہر فانی چیز کواللہ تعالیٰ کے امر اور فعل کے بغیر حرکت نہیں ہوتی۔ اللہ کریم دنیاو آخرت میں اپنے ہدے کو نواز تاہے۔اس سے تمام تکالیف کواپنے فضل و کرم سے دور کر تاہے۔اور یہ سب بلااستحقاق محض فضل خداوندی سے ہو تاہے۔رب قدوس کا ارشادہے۔

إِنَّ وَلِيٌّ اللهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكَبَّاتَ وَهُوَ يَتُوَلِّى الْكَبِّاتَ وَهُوَ يَتُوَلِّى الصَّالِحِيْنَ (الاعراف: 196)

"یقیناً میرا حمایتی اللہ ہے جس نے اتاری میہ کتاب اور وہ حمایت کرتاہے نیک مدول کی"

### اس کانہ دیناعطااور اس کی ابتلاء رحت ہے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه نے فرمایا : الله تعالی الله ایمان میں سے اپنے محبوب مدول ادلیاء و عار فین کو مصائب و آلام سے دوچار کرتا ہے تاکہ بیدلوگ اس کی بارگاہ میں دست سوال دراز کریں اور دہ کریم پروردگاران کی دعاؤول کوشر ف قبولیت بخشے۔ پس جب بیدلوگ الله تعالیٰ کی

بارگاہ میں سوال کرتے ہیں تواللہ تعالیٰ ان کی دعاکی قبولیت کو پہند فرماتا ہے تاکہ صفت جو دو کرم کوان کاحق عطاکرے کیونکہ جب بعد ہ مؤمن اللہ تعالی ہے سوال کر تاہے تو یہ دونوں صفتیں مطالبہ کرتی ہیں کہ ان کی دعا قبول ہو۔ بھی ایسابھی ہو تا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی بار گاہ میں اہل اللہ سوال کرتے ہیں کیکن فوری طور یراس کی مقبولیت کااندازه نهیس ہو تا۔اس کی وجہ عدم قبولیت اور محرومی نهیں بلحد تقدیرایزدی اے کی دوسرےونت کے لیے مخصوص کر چکی ہے۔اس لیے مصيبت کے وقت بندے کو آواب خداوندی کا لحاظ رکھنا چاہے۔اوراپے گناہوں یر نظر رکھنی جاہے کہ کمیں ظاہر میں باباطن میں اس سے کوئی خطا سر زونہ ہو جائے۔ اور امر خداوندی کو ترک نہ کر بیٹھے اور اس سے مناطی کا ار تکاب نہ ہو جائے۔اے خیال رکھنا چاہے کہ اللہ تعالیٰ کے فیلے کے خلاف کوئی سوال نہ کر بیٹھے۔ کیونکہ بندہ ایخ گناہوں کے باعث مبتلائے مصیبت ہو تا ہے۔ پس اسے جاہے کہ دعا کرے۔ اگر مصببت سے نجات مل جائے تو بہت اچھاورنہ اس کی بارگاہ میں وست وعاور از کیے رکھے کیونکہ ممکن ہے یہ مصیبت محض اس لیے ہو كه بعده اس كى بارگاه ميں سوال كرتا رہے۔اگر دعاكى قبوليت ميں تاخير ہوجائے تو اس کوالزام نہیں ویناچاہے جیساکہ ہم نے بالتفصیل بیان کیا ہے۔

الله تعالیٰ کاشکر ہی بہتر ہے

حضرت میخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دار ضاه نے فرمایا : الله تعالی ہے مانگو کہ وہ تہمیں اپنے فیصلے پر سر تشکیم خم کرنے اور اپنے فعل میں فنا ہونے کی توفیق مخش دے۔ کیونکہ کی سب سے بروی راحت اور جنت عالیہ ہے جو فورااس د نیامیں بندے کو عطاکر دی جاتی ہے۔ یہی درگاہ خداد ندی کا سب سے برادروازہ اور بندہ مؤمن سے اللہ تعالیٰ کی محبت کاذر اید ہے۔ پس جے اللہ تعالی محبوب رکھتا ہے اسے د نیاد آخرت میں عذاب نہیں دیتا۔ تشکیم ورضا ہی میں

قرب و وصال اللي ہے اي سے اطمينان كى دولت ملتى ہے۔ خواہشات نفس كى طلب میں مشغول نہ ہو جاؤ۔ جو چیز تمہاری قسمت میں نہیں یا قسمت میں لکھی جا چکی ہے اس کے لیے سر گر دان نہ پھر و۔ کیونکہ جو مقدر میں ہے ہی نہیں اس کی طلب میں سر گردال رہنا جافت رعونت اور جمالت ہے۔جوچز قسمت میں نہیں اے کی تلاش میں سر گردانی سب ہے بوی سزا ہے۔اور جو چیز مقدر میں ہے اس کے لیے تک درو محض حرص دھوااور عبودیت، محبت اور حقیقت میں شرک ہے۔ کیونکہ غیر اللہ میں مشغولیت شرک ہے۔ دنیاکاطالب اللہ کی محبت اور دوستی میں سیا نہیں ہو تا۔ کیونکہ محبوب کے ہوتے ہوئے جو کسی غیر کی سنگت اختیار كرتا ب كذاب ہے۔ اپنے عمل ير معاوضه طلب كرنے والا بھي مخلص نہيں۔ مخلص بمده صرف ده ہے جواللہ تعالیٰ کی عبادت صرف اس نیت ہے کر تاہے کہ ربوبیت کاحق ادا ہو جائے۔ اور اس خیال ہے۔ کہ رب العزت مالک حقیقی ہے اور مدے کی عبادت اس کاحق ہے کیونکہ وہ جانتا ہے اللہ عزوجل اس کامالک ہے وہ اس بات کا مستحق ہے کہ اس کی اطاعت و فرمانبر داری کی جائے اور حق بعد گی ادا کیا جائے۔ ہدے کی ہر چیز ،اس کی حرکات و سکنات ،اس کے کسب و کمال حتی کہ بدہ خود اور اس کے یاس جو کھے ہے اللہ تعالیٰ کی ملکت ہے۔ جیساکہ ہم کئی مقامات پر بیان کر چکے ہیں کہ بدے کی تمام عبادات اللہ کے فضل و کرم اور توفق سے ہیں اگروہ قوت و طاقت عطانہ کر تا توہدہ ان عبادات کو کیے جالا سکتا تھا۔ پس اس کر یم کا شکر کرنا د نیاوی و آخروی عوض وجزاء سے زیادہ بہتر واولی ہے۔ تعجب ہے تو حظوظ دنیا میں مشغول ہے حالاتکہ تودیچے رہاہے کہ خلق کثر کو جوں جوں خطوظ دیناولڈت ہائے د نیازیادہ ملتے ہیں۔ جو آجوں د نیا کی تعمیں اور دولت زیادہ ملتی ہے وہ اللہ رب العزت پر زیادہ ناراض ہوتے جاتے ہیں۔ ان کی ب آرای اور بے چینی میں اصاف ہوتا جاتا ہے۔ جول جول لعتیں بردھتی ہیں توں توں کفر ان نعمت میں اضافہ ہو تا ہے۔ اد ھر دولت میں اضافہ ہوااور اد ھر

هموم و غموم کے بادل گہرے ہو گئے۔جس قدر دولت د نیاائٹھی ہوئی ای قدر دوسروں کے مقدر کو حاصل کرنے کا حرص بوھ گیا۔ دنیا دارسب پچھ ہونے کے باوجوداینے آپ کو حقیر اور چھوٹے خیال کرتے ہیں اور ان کے پاس جو پچھ ہے اے بے وقعت سمجھتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ دنیا کی ساری دولت ان کی تجوریوں میں جمع ہوجائے۔ان کے خیال میں دوسروں کی دولت زیادہ ہے۔ای لیےوہ دوسروں سے مرعوب ہوتے ہیں اور احساس محروی انہیں پریشان رکھتا ہے۔ انی لیے وہ دوسر وں ملے مقدر میں لکھے مال و دولت کے خواہاں ہوتے ہیں ادر اے حاصل کرنے میں اپنی عمریں ضائع کر دیتے ہیں۔ان کی تمام بدنی استعدادیں دنیا کے اپندھن کو جمع کرنے میں صرف ہوتی ہیں۔ دہ ای راستہ پر سریٹ دوڑتے رہتے ہیں حتی کہ عمر تمام ہو جاتی ہے اور مال برے کا موں میں خرچ ہو جاتا ہے۔ ونیا کماتے کماتے ان کے جسم تھک کرچور ہو گئے۔ جبین عرق آلود اور نامہ اعمال ساہ ہو جاتے ہیں۔ گناہوں کی کثرت ہو جاتی ہے۔ مال کی طلب میں کبائر کا ارتکاب موجاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے احکام کی پیروی کی سعادت سے محروم رہتے ہیں اور مفلس دیے نواخالی ہاتھوں دنیاہے کو چ کرتے ہیں۔نددنیا کی زیب و زینت سے لطف اندوز ہو سکتے ہیں اور نہ ہی آخرت کی لبدی نعمتوں سے کچھ حصہ یاتے ہیں۔ دنیابھی گئی اور آخرت بھی ہاتھ نہیں آتی۔اللہ تعالیٰ کی عبادت کر کے اس کے لکھے پر شکرنہ کیااور دوسروں کی قسمت کے نوشتے سے بھی محروم فسیس رہے۔ یہی لوگ یوری مخلوق میں سب سے زیادہ جابل ، اخمق اور عقل وبھیر ت ے محروم حنین اور کینے ہیں۔ اگریہ اللہ تعالیٰ کے فیطے پر راضی رہے۔ اللہ کی عطایر قناعت کرتے اور اپنے مالک کی اطاعت و فرمانبر داری میں گے رہتے توب منت غير بردى آسانى سے اینا مقصود یا ليتے اور جب دنیا سے دار آخرت كو جاتے تو بامر اداور کامیاب ہوتے۔

الله تعالی جمیں اور آپ سب کو صبر ور ضاکی توفیق دے۔ ہم اس کی ر ضا

کے طالب رہیں۔ آی سے حفظ وامان طلب کریں اور نیک کاموں کی توفیق چاہیں جن سے دہراضی اور خوش ہو۔

اس کی طرف سفر کر کہ وہاں وہ نعمتیں ہیں جونہ کی آنکھ

نے دیکھی ہیں اور نہ کسی کان نے ان کے بارے ساہے:

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه نے فرمایا جو آخرت کااراده رکھتاہے اس پر لازم ہے کہ دنیامیں زمداختیار کرے۔اور جس کا مقصود الله تعالی ہے اس پر لازم ہے کہ وہ آخرت ہے بھی قطع تعلقی برتے۔وہ دنیا کو آخرت کیلئے اور پھر آخرت کو اپنے رب کیلئے چھوڑ دے۔

جب تکاس کے دل میں دنیا کی شہوتوں اور لذتوں ہے ایک لذت و شہوت بھی پائی جارہی ہے یاد نیا کی راحتوں میں سے کوئی ایک راحت پائی جارہی ہے وہ حقیقی زاہد نہیں ہو سکتا۔ مثلا کھانے پینے، لباس، ٹکاح رہائش سواری، دلایت وریاست، اور دو سرے علوم و فنون مثلا فقہ لیکن اس قدر کہ عبادات خمیہ کی ادائیگی ہو سکے، روایت حدیث، مختلف روایتوں سے قرائت قرآن علم نحو، لغت، فصاحت وبلا غت۔ زوال فقر ووجود غنی کا علم۔ بلیات کے جانے اور عافیت کے آنے سے متعلقہ علم۔ ان کے علاوہ سے نقصال چنے اور نفع حاصل کرنے سے متعلق علم ان تمام لذت ہائے و نیاسے جب تک اپنو دل کو خالی نہیں کر لیتا اللہ تعالیٰ کا سیاطالب کہلوانے کا مستحق نہیں بن سکتا۔ کیونکہ ان تمام چیز وں سے نفس تعالیٰ کا سیاطالب کہلوانے کا مستحق نہیں بن سکتا۔ کیونکہ ان تمام چیز وں سے دور ان تمام کا لذت محسوس کرتا ہے۔ انسان کی طبیعت ان سے موافقت اختیار کرتی ہے۔ طبعاً لذت محسوس کرتا ہے۔ انسان کی طبیعت ان سے موافقت اختیار کرتی ہے۔ طبعاً اسے ان چیز وں سے راحت ملتی ہے۔ وہ انہیں اپنے لیے پیند کرتا ہے۔ ان تمام کا تعلق د نیا ہے ہے۔ انسان چاہتا ہے کہ سے چیزیں ہمیشہ اسے میسر رہیں۔ وہ ان تعلق د نیا ہے ہے۔ انسان چاہتا ہے کہ سے چیزیں ہمیشہ اسے میسر رہیں۔ وہ ان سے سکون اور طمانیت محسوس کرتا ہے۔

زاہد کو چاہیے کہ وہ ان تمام چیزوں کا خیال ول سے نکال چھنگنے کی کو شش

کرے اور نفس کومائل کرے کہ وہ ان چیزوں کا از الد کرے عدم اور افلاس و فقر دائلی پر راضی رہے۔ اور دل میں ذرابر ابر بھی دنیا کی خواہش باقی نہ رہے تاکہ وہ واقعی زاہد فی الدنیا کے مرتبے پر فائز ہو جائے۔

اگر وہ واقعی زاہد بن جائے گا تو دل غم واندوہ سے خالی ہو جائے گالوراس کا باطن ہر قتم کی تکلیف سے محفوظ ٹھر سے گا۔ اسے پھر دنیا کی لذتوں سے کوئی تعلق خاطر نہیں رہے گاوہ صرف اللہ عزوجل سے مانوس ہو گالور صرف ای سے راحت و سکون محسوس کرے گا۔ جیسا کہ نبی کریم علیقے کا ارشاد گرای ہے۔

الذهد في الدنيا يريح القلب و الجسدا

"دنیامیں زمر قلب وجال کیلئے باعث راحت ہے"

جب تک دل کی میں دنیا کی کوئی بھی خواہش ہے حزن و ملال اور خوف وہراس سے مفر نہیں۔ یہ ہو ہی نہیں سکتا کہ دل میں دنیا ہی ہواور انسان ذلیل وخوار نہ ہو۔ یہ حجاب اکبر ہے۔ ونیا کی محبت قرب اللی سے مانع ہے۔ یہ ایسادین پردہ ہے جب تک اس کو ہٹایا نہیں جا تا اللہ تعالی کاوصال ممکن نہیں ہو سکتا۔ اور اس حجاب کے سرکنے کی صرف ایک ہی صورت ہے کہ دنیا کی محبت کامل طور پر زائل ہو جائے اور سارے علائق ناپید ہو جائیں۔

پھر آخرت میں زہد کی باری آتی ہے۔ انسان کیلئے ضروری ہے کہ وہ در جات، منازل عالیہ ، حور و قصور۔ مر اکب دہسا تین۔ بہترین گھر اور خوصورت پاکیزہ خدام ، خلعتیں اور زیورات کھانے پینے کی چیزیں اور دوسری کئی نعمیں جواللہ تعالی نے اپنے ایماندار بندوں کے لیے تیار کرر کھی ہیں۔ انسان اپنے عمل پر کسی قتم کی جزاء اور اجر کا طالب نہ ہو۔ نہ دنیا میں کسی صلہ کا خواہاں ہواور نہ آخرت میں

ا» "الترغيب والترهيب "از\_المنذري\_ حديث نمبر 4697\_ .

ع راوی حضر تادو بر بیدور ضی الله عنه "الاوسط" از طبر الی بید حدیث ضعیف ہے۔

پس ایسے میں بدی مؤمن اللہ تعالی کوپالیتا ہے۔ تب اللہ تعالی اپنی بدے پر رحم و کرم فرماتے ہوئے اسے بور ابور الجرعطا فرما تا ہے۔ اپنا قرب و و صال بختا ہے۔ نظر التفات سے نواز تا ہے۔ اور انواع واقسام کی نعمتوں سے مالا مال کرتا ہے جیسا کہ پرور دگار عالم کی عادت ہے کہ اپنے رسولوں، نبیوں ولیوں۔ دوستوں اور دین متین کے عالموں کو نواز تا ہے۔ پس بدہ مؤمن اللہ تعالی کے حکم سے پوری زندگی روحانی طور پر ترقی کرتار ہتا ہے اور روز پروز اس کی نعمتوں میں اضافہ ہوتار ہتا ہے۔ پھر اسے وار آخرت کی طرف منتقل کیا جاتا ہے تو وہاں وہ الی نعمین پاتا ہے جو نہ کسی آگھ نے دیکھی ہے۔ نہ کسی کان نے سنی ہیں اور نہ کسی انسان کے دل میں کھئی ہیں۔ ان نعمتوں کو سمجھنے سے عقلیں قاصر ہیں اور ان کی تعریف سے قامر ہیں اور ان کی تعریف سے قلم درماندہ ہیں۔

# اینے نفس کو چھوڑ دے اور میری جناب میں حاضر ہو جا

حفرت میخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه نے فرمایا: حظوظ نفس کارک تین مرحلول میں محمیل پزیر ہو تاہے۔

پہلام طد تو یہ ہے کہ بندہ اپی طبیعت کے تاریک راستہ پر چل رہا ہو تا ہے۔ وہ ہاتھ پاؤں مار تا ہے لین کوئی راہ سجائی نہیں دیتا۔ ہر کام طبیعت کے اقتضاء کے مطابق سر انجام دیتا ہے۔ اس کے سامنے نہ اللہ تعالیٰ کی بندگی ہوتی ہے اور نہ کوئی دو سری حد جو اے بھٹے نے چالے۔ سرگر دانی اور بے راہ روی کے عالم میں اللہ کریم اس پر نظر رحمت فرما تا ہے اور اپنے محبوب بندوں میں سے کی کو اس کی رہنمائی کیلئے بھجے دیتا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ اس پر دوسر ا کرم یہ ہو تا ہے کہ ضمیر اور وجد ان کی صورت میں دوسرا واعظ اس کی رہنمائی کیلئے مامور ہو جاتا ہے۔ مرشد اور وجد ان اے راہ متقیم پر چلنے میں مدد دیتے ہیں۔ مامور ہو جاتا ہے۔ مرشد اور وجد ان اے راہ متقیم پر چلنے میں مدد دیتے ہیں۔ مامور ہو جاتا ہے۔ مرشد اور وجد ان اے راہ متقیم پر چلنے میں مدد دیتے ہیں۔ مامور ہو جاتا ہے۔ مرشد اور وجد ان اے راہ متقیم پر چلنے میں مدد دیتے ہیں۔ مامور ہو جاتا ہے۔ مرشد اور وجد ان اے راہ متقیم پر چلنے میں مدد دیتے ہیں۔ مامور ہو جاتا ہے۔ مرشد اور وجد ان اے راہ متقیم پر چلنے میں مدد دیتے ہیں۔ میں اور طبیعت کے خلاف اس کی مدد کرتے ہیں اور اس پر بید بات عیاں کرتے ہیں افر اس پر بید بات عیاں کرتے ہیں

کہ نفس کی موافقت اور شریعت کی مخالفت عیب ہے یوں بندہ اپنے تمام تصرفات میں شریعت کی باندی کرنے لگتا ہے اور اللہ تعالیٰ کا فرمانبر دار بندہ من جاتا ہے۔ شریعت کے ساتھ قائم طبیعت سے فائی وہ دنیا کی حرام، مشتبہ اور خلق کے احسانات کو ترک کر دیتا ہے۔ اپنے کھانے پینے ، لباس ، گھر ، نکاح اور دوسر کی تمام ضرور توں میں شریعت کی حلال اور حق کے مباحات کو حاصل کر تا ہے اور وہ مجھی اسے کہ ان سے روح وجسم کا تعلق باقی رہے۔ اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی قوت حاصل رہے اور اسے مقدر کویا لے اور اس سے تجاوز نہ کرے۔

دنیاکو حاصل کرنے ،اس سے لطف اندوز ہونے اور اس کو پوراکرنے

سے پہلے دنیا ہے کوچ کرنے کا کوئی راستہ نہیں۔ پس بند ہمؤمن تمام احوال میں
شریعت کی حلال اور مباح کر دہ سواری پر سوار ہو کر آستانہ ولایت تک پہنچتا ہے
اور اولیاء محققین میں جو خاصان بارگاہ ، اہلِ عزیمت اور حق تعالیٰ کے طالب
ہوتے ہیں شار ہوتا ہے۔ پس بند والی کے حکم سے کھاتا ہے۔ اور اس مقام پر پہنچ
کروہ حق تعالیٰ کی طرف ہے ایک نداستنا ہے جو اس کے باطن سے اٹھ رہی ہوتی
ہے۔ 'اپنے نفس کو چھوڑ کر میری بارگاہ میں آجا''اگر تو خالق کا طلبگار ہے تو حظوظ
د نیاور خلق کو ترک کر دے۔ دنیاو آخرت کے جو تے اتار پھینک۔

دیاورس و رس در سار کی در سال کا بنات و موجودات سے خالی ہو جا۔ سب تمنائیں اور آرزو کی ترک کر دے۔ ہر چیز سے قطع تعلقی کر لے۔ ہر ایک سے فانی ہو جا بیگا گی حق اور ترک شرک سے خوشحال ہو جا اپنے آپ کو سچے ارادے سے آراستہ کر لے۔ پھر سر جھکائے حضورباری میں داخل ہو۔ نہ دائیں بعنی آخرت کی طرف دکھے اور نہ بائیں لیعنی دنیا کی طرف دکھے اور نہ بائیں لیعنی دنیا کی طرف ملتھ ہو۔ نہ خلق سے تعلق رکھ اور نہ حظوظ دنیا سے سر وکار۔ بب ہمدہ اس مقام پر فائز ہو جاتا ہے اور اسے قریب حق کا شرف حاصل ہو جاتا ہے تو حق تعالی کی طرف سے اسے ضلعتیں ارزانی ہوتی ہیں۔ بارگاہ ماصل ہو جاتا ہے تو حق تعالیٰ کی طرف سے اسے ضلعتیں ارزانی ہوتی ہیں۔ بارگاہ رب العزت سے اسے طرح طرح کے علوم و معارف ملتے ہیں اور نوح ہوئ فضل رب العزت سے اسے طرح کے علوم و معارف ملتے ہیں اور نوح ہوئ فضل

و کرم اے ڈھانپ لیتے ہیں۔ اے تھم ماتا ہے۔اللہ کے فضل و تعت سے لطف اندوز ہو۔ اور اے رد کر کے اور اسیں شھکرا کر سوائے ادبی کا مر تکب نہ ہو۔ کیونکہ بادشاہ کے عطبے کورد کرنابادشاہ کی تحقیر اور اس کی بارگاہ کے استخفاف کے متر ادف ہے۔ پس بند ہُمؤ من اس مقام پر اللہ کی عطاکو قبول کر تا ہے مگر دنیا کی ان نمتوں کودل نہیں دیتا۔ جبکہ اس سے پہلے وہ ان نعتوں سے حرص و هوا کے زیر اثر لطف اندوز ہوتا تھا مگر اب امر باطنی کی پیروی کر تا ہے اور مقصود ذات حق تعالی کی ہوتی ہوا۔ جب مقام و مقام و تبدیلی گائی تو لقمہ بھی بدل گیا۔ لہذا حظوظ ولذ تمائے دنیا کو قبول کرنے میں بندیلی آگئی تو لقمہ بھی بدل گیا۔ لہذا حظوظ ولذ تمائے دنیا کو قبول کرنے میں بندیلی گار حالتیں ہیں۔

کہ اور یہ حرام ہے۔ دوسر ی حالت یہ ہے کہ شریعت کی ایر قبول کرتا ہے۔ اور یہ حرام ہے۔ دوسر ی حالت یہ ہے کہ شریعت کی پابعہ ی کرتے ہو اسے قبول کر تاہے۔ یہ حالت مباح اور حلال ہے۔ تیسر ی حالت امر باطنی سے قبول کرنے کی ہے اور یہ حالت ولایت اور ترک ہوا کی ہے۔ چو تھی حالت یہ ہے کہ انسان و نیا کی لذتوں کو اس کے فضل و کرم سے قبول کرے اور یہ وہ حالت ہے جس میں سب اراوے معدوم ہو جاتے ہیں اور انسان لبدال کے مقام کو حاصل کر لیتا ہے۔ اس حالت میں انسان کی مراو سوائے مولا کر یم کے پچھ شیں رہتی۔ اور وہ اللہ کی قدرت یعنی فعل باری تعالی کے ساتھ قائم ہو جاتا ہے۔ یہ حالت علم ہے۔ یہاں پہنچ کر انسان صفت صلاح سے متصف ہو جاتا ہے۔ اور کی حالت میں ارشاد ربانی ہے۔ اور کی ارشاد ربانی ہے۔ اور کی ارشاد ربانی ہے۔ اور کی ارشاد ربانی ہے۔

إِنَّ وَلِي اللهُ اللَّذِي نَزَّلُ الْكِتَابُ وَهُوَ يَتُولَى الصَّالِحِيْنَ (الاعراف 196)

" یقینا میراهمای اللہ ہے جس نے اتاری یہ کتاب۔ اور وہ

حایت کیاکر تا ہے نیک معدوں کی"۔

کی وہ بدہ ہے جس کے ہاتھ کو مصالح و منافع ذاتیہ کو قبول کرنے اور مفاسدو مضارہ کود فع کرنے ہے روک دیا گیا۔ وہ اس شیر خوار کے بیخ کی مانند ہے جو دایہ کی جھوٹی میں اپنے نفع و نقصان ہے ہے پردہ پڑا ہو تا ہے یا میت کی مانند جو عسال کے ہاتھوں میں بے اختیار و بے ارادہ ہے۔ یہ بدہ اپنا سب کچھ رب ذوالحلال کے سپرہ کر چکا ہے۔ اس کی تربیت دست قدرت کے ہاتھوں ہو رہی ہے۔ وہ کوئی اختیار وارادہ شمیں رکھتا۔ بھی وہ حالت بسط و کشاد میں ہو تا ہے اور بھی حالت بسط و کشاد میں ہو تا ہے اور بھی حالت قبیر۔ اسے پچھ اختیار شمیں۔ وہ بھی حالت قبیر کی تمنار کھتا ہے۔ باتھ بھی طلب شمیں رکھتا اور نہ کسی حالت کے زوال اور تغیر کی تمنار کھتا ہے۔ باتھ بھی مالیہ شمیں رکھتا اور نہ کسی حالت کے زوال اور تغیر کی تمنار کھتا ہے۔ باتھ بھیشہ سلیم ورضا کا پیکر نے اللہ تعالیٰ کی مشیت کے سامنے سر گلوں رہتا ہے۔ بہت بھی وہ مقام ہے جس پر اولیاء اور لبدال کے احوال کی انتاء ہوتی ہے۔

ایندل سے ہوس نکال دے تاکہ تیرے یاوں سے بیرویاں کھل جائیں

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالی عنہ وارضاہ نے فرمایا جب ہدہ محلوق ہے ، اپنے نفس ہے ، خواہش اراد ہے اور دنیاد آخرت کی آرزوں و ہمناؤل سے فانی ہو جاتا ہے اور صرف دہی چاہتا ہے جو اللہ تعالی چاہتا ہے ۔ غیر کو دل سے فکال دیتا ہے تو واصل محق ہو جاتا ہے۔ اللہ تعالی اسے اپناہنالیتا ہے۔ اسے بررگی عطاکر دیتا ہے۔ خود بھی اس سے محبت کرتا ہے اور مخلوق کو بھی ماکل بحرم کر دیتا ہے۔ وہ اللہ تعالی کی معیت اور قرمت کا طالب ہو جاتا ہے۔ وہ اللہ تعالی کی معیت اور قرمت کا طالب ہو جاتا ہے۔ سووہ اس کے فضل سے متمتع ہو تا ہے اور اس کے انعامات سے حظ وافر حاصل کرتا ہے۔ اللہ کر مجم اپنے بند سے پر دحمت کے درواز ہے کھول دیتا ہے۔ اور واس کے انعامات سے حظ اور وعدہ فرمادیتا ہے کہ رحمت کے یہ درواز ہے اس پر بھی بند نہیں ہو نگے۔ وہ اور وعدہ فرمادیتا ہے کہ رحمت کے یہ درواز ہے اس پر بھی بند نہیں ہو نگے۔ وہ اللہ تعالیٰ کے افتیار کے سامنے گردن جھکادیتا ہے۔ اس کی مشیت سے چاہتا ہے۔

makinghadi ang

اس کی رضا ہے راضی ہوتا ہے۔ اس کے تھم کی اطاعت کرتا ہے۔ اس کے نزدیک ماسواء اللہ کاندوجود ہوتا ہے اور نہ کا نکات میں کوئی اور فاعل۔

یہ دہ مقام ہے جہال یہ جائز ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے ہدے ہے دعدہ کرے پھر اس کے ایفاء کوہدے کیلئے ظاہر نہ کرے اور اس تک دہ چیز نہ پہنچائے جس کاوہ گمان رکھتا ہو۔ کیو نکہ جب ہدے نے خواہش نفسانی ارادے اور حظوظ د نیاوی کو ترک کر دیا تو غیریت نہ رہی۔ ہدے کے اندر فعل خداوندی جاری وساری ہوا۔ اس کا ارادہ اللہ کا ارادہ ٹھر آ۔ کیو نکہ اس کا مقصود و مطلوب اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی اور نہیں رہا۔ لہذا وعدہ اور وعدہ خلافی کی نبیت ہی صحیح نہیں رہی ۔ کیونکہ یہ کسی خواہش کا مالک ہی نہیں رہا۔ اور نبیت کی صحت کیلئے تو خواہش کا مالک ہونا ضروری ہے۔ گویااس کی مثال اس شخص کی ہے جس نے ارادہ کیا اور پھر خود ہی ارادہ بدل لیا۔ اسے بے وفا نہیں کہا جا سکتا یا اس کی مثال نائخ و منسوخ کی خود ہی ارادہ بدل لیا۔ اسے بے وفا نہیں کہا جا سکتا یا اس کی مثال نائخ و منسوخ کی حب جسیا کہ قر آن کر یم میں ہے۔

مَانَنْسَخُ مِنْ آيَةِ اَوْنُنْسِهَا نَاْتِ بَحَيْرِ مِنْهَا اَوْمِثْلِهَا اَلَمْ مَانَنْسَخُ مِنْ آيَةِ اَوْنُنْسِهَا نَاْتِ بَحَيْرِ مِنْهَا اَوْمِثْلِهَا اَلَمْ تَعْلَمْ اَنَّ اللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ (البقره: 106)

"جو آيت ہم منموخ كروية ہيں يا فراموش كرادية ہيں تو لاتے ہيں (دوسرى) بہتر اس سے يا (كم از كم) اس جيسى -كيا كتي علم نبيں كه الله تعالى سب كچھ كرسكتا ہے "

رسول خداع الله کا قلب اطهر ہر قتم کی خواہش اور ارادہ سے خالی تھا سوائے ان دوواقعات جن کاذکر قرآن میں ہے ایک بدر کے بعد امیروں کو فدیہ لیکر چھوڑنے کے بارے اور دوسر اایک اور واقعے آپ اللہ تعالی کی مرادشے اور اللہ تعالی کے محبوب تھے۔ آپ کو اللہ تعالی نے ایک حالت، ایک چیز اور ایک وعدہ پر خمیں رکھا باتھ اخمیں اپنی تقدیر کی طرف منتقل فرمایا۔ اور عنان تقدیر کو وعدہ آپ عالت سے دوسر ی حالت میں اور ایک آپ عالت سے دوسر ی حالت میں اور ایک

تھم ہے دوسرے تھم کی طرف پھیرااور آگاہ فرمایا کہ کیا جانتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ہرشے پر قادر ہے۔ یعنی آپ بحر قدرت میں ہیں جس کی موجیں آپ کواد هر سے اد هر لے جار ہی ہیں۔ جہال ولایت کی انتاء ہے وہال سے نبوت کی اہتداء ہوتی ہے۔ولایت اوربدلیت کے بعد نبوت کے علاوہ اور کوئی مقام نہیں

#### قضاء غالب ہے اور موت طالب ہے

حفرت میخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے ارشاد فرمایا: جمله احوال قبض بین- کیونکه صاحب ولایت کوان کی حفاظت کا تھم دیا جاتا ہے۔ اور بیبات مسلمہ ہے کہ جس چیز کی حفاظت کا حکم دیا جائے وہ قبض شار ہوتی ہے۔اور تقدیر خداوندی کے ساتھ قیام بسط ہی بسط ہے کیونکہ اس میں کوئی الیی چیز نہیں جس کی حفاظت کا حکم دیا گیا ہو۔ ہاں تقدیر میں اس کا موجود ہونا الگبات ہے۔اگر ایما ہو تواہے تقدیر میں جھڑا نہیں کرنا جا ہے۔ بلحہ حالات کیے ہی کیوں نہ ہوں وہ موافقت کرے۔ احوال کے لیے ایک حد مقرر ہے اس کے ان کی حفاظت کا تھم دیا گیا ہے جبکہ فعل اللی یعنی تقدیر غیر محدود ہے اس لے اس کی حفاظت کا حکم نہیں دیا گیا۔ اور اس بات کی علامت کہ انسان قدرو فعل خداد ندی میں داخل ہو گیاہے ہیہے کہ انسان کو حظوظ کا حکم دیا جاتا ہے جبکہ احوال میں بامر باطنی اے ترک حظوظ اور زھد فی الدنیا کا حکم دیا گیا تھا۔ اب جبکہ اس كاباطن ميں الله تعالى بس كيا ہے اور غير كا وجود مث كيا بے توات بامر باطنى تھم دیا گیاہے کہ حظوظ سے لطف اندوز ہواور ان چیزوں کو طلب کرے جواس کی قست كانوشة ہيں اس ليے ان چيزوں كاحاصل كرنااور سوال كر كے اس تك پہنچنا ضروری ہے۔اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک اس کی عزت و تکریم مختق ہو چکی ہے اور اللہ تعالیٰ اس کی دعائیں قبول کر کے اس پر لطف و کرم فرماتا ہے۔ مدے پراللہ کر مم کا حسان کرنا۔اے اعطائے حظوظ کیلئے سوالی بنانا

اور پھراس ک د عاکو قبول کرنا قبض کے بعد بسط کی بڑی علامتوں میں ہے ایک ہے۔ ای سے انسان اندازہ کر سکتا ہے کہ اسے احوال، مقامات اور حفظ حدود میں مكلف ہونے سے تکال کر کے مقام پر فائز کر دیا گیا ہے۔

اگر کوئی یہ اعتراض کرے کہ اے سے تو تکلیف ہے بری الذمہ ہونا لازم آتا ہا دراساعقیدہ کفر،اسلام سے خروج ہادر آیت قر آنی واعبد ربك حتى يا تيك اليقين (الحجر: 99)كارد ب توكما جائے كاكه اس سے زوال تکلیف کفر اور آیت قرآنی کا رد لازم نہیں آتا۔ اللہ بواکر یم ہے۔ اے این بندول سے کمال محبت ہے۔وہ انہیں تقص والی جگه قدم رکھنے سے محفوظ رکھتا ہے۔ اس سے دین اور عصمت کی خود تھمداشت کرتا ہے اس سے ایبا کوئی فعل صادر نہیں ہونے دیتاجواس کی قائم کردہ شریعت کے خلاف ہواور جس سے کفر لازم آتا ہے۔ بلحداے فلیے فعل سے دور کردیتا ہے۔

حظوظ نفسانی سے لطف اندوز ہونے کے باوجود اس سے کوئی لغزش نہیں ہوتی۔عصمت حاصل رہتی ہے اور بغیر تکلف ومشقت کے حدود شریعت کی یاسداری کرتا رہتاہے۔وہ قرب خدادندی کی وجہ سے لغز شوں اور معاضی سے دوررہتا ہے۔رب قدوت کارشاد گرای ہے۔

> كذالك لنصرف عنهُ السُّوء والْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِ نَا المخلصين (يوسف: 24)

> "یوں ہواتا کہ ہم دور کر دیں پوسف ہے برائی اور بے حیائی کو بيشک و د ہمارے ان بندوں میں سے تفاجو چن لیے گئے ہیں " انَ عبدى ليس لك عليهم سلطانُ (الحجر: 42) ''بیشک میرے ہندوں پر تیرا کو ئی ہس نہیں چاتا'' الًا عِبَادَ الله المُحْلَصِينَ (الصافات: 40)

"البتہ اللہ کے مخلص بندے (اس عذابے محفوظ ربیں گے)"

اے مکین! دہ پروردگار کے سپر دہو چکا ہے۔ اللہ کر یم کادہ مطلوب و مرادین چکا ہے۔ پروردگارا پی قدرت اور لطف و کرم کی جھولی میں اس کی تربیت فرما رہا ہے۔ بھلااس تک شیطان کیے پہنچ سکتا ہے۔ اور قبائح و مکارہ کا اس سے کیے ار تکاب ہو سکتا ہے ؟ تو نے کھانا پینا چھوڑ ااور قرب خداو ندی کو عظیم خیال کیا اور پھر اپنے منہ سے اتنی ہری بات کہہ ڈالی۔ ایسی خسیس، اور ناکس ہمتوں، ناقص اور دوراز کار عقلوں اور فاسدو خلل پزیر آراء پر تف ہے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اور ہمارے بھائیوں کو اپنی قدرت کاملہ الطاف شاملہ اور رحمت واسعہ کے ذریعے تمام گمر انہوں سے پناہ عطا کرے۔ اور اپنے کرم کے پردوں میں ہمیں فریعے اور اپنی قدرت کاملہ الطاف شاملہ اور رحمت واسعہ کے جھیائے اور اپنی میربانی اور کرم سے جھیائے اور اپنی میربانی اور کرم سے ہماری تربیت کرے۔ آمین۔

## مٹاۃ اللی کے بغیر دنیامیں دوسر اکوئی نور نہیں

جائے گا تو تیرانفس اور تیرے جوارح کواللہ کے وعدہ اور اس کی عطائیت پر زیادہ یقین اور اظمینان حاصل ہو جائے گا۔

پس اینے نفس پر رحم کر۔ دل پر ظلم مت ڈھا۔ دل و جان کو اپنی حیات اور رعونت کی تاریکیوں کے سپر دنہ کر۔ابیانہ ہو کہ تیری نظریں ہر طرف لگی ہوں۔ بھی تو نفس کے افعال اور اس کے حیلوں کو دیکھے رہا ہو اور بھی اپنی قوت و طاقت ادر اسباب و آلات پر بھر وسہ کر کے حقیقت ہے آنکھیں موندے بیٹھا ہو۔اور پھر تو غیر کو سز ااور عذاب کا مالک منائے اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم کی جت ہے آنکھیں بد کیے ہوجب تیری نظر صرف اور صرف اللہ تعالی کے فضل و كرم ير ہوئى اور توغير اللہ سے اندھابن كيا اور غيرے أيكھيں بدكر كے اللہ كا ہو رہاتو وہ مجھے اینا قرب اور معیت بخش دے گا۔ تھ یر رقم کرے گا۔ تیری تكهداشت كرے گا۔ تجھے كھلائے يلائے گا۔ عافيت بخشے گا۔ خود د كھول ميں تيري شفا کے اسب مہاکرے گا۔ تیری جھولی بھر کر تھے غنی کردے گا۔ تھے بھیرت عضے گا۔ تھے حکمر انی عطاکرے گا۔ پھر تھے مخلوق سے اپنے نفس سے محود فانی کر دے گا۔اوراس کے بعد تواینے فقراور غنی کو نہیں دیکھ پائے گا۔

شکر ہی کے ذریعے تعمتوں کی بارش ہوتی ہے

حضرت میخ رضی الله تعالی عنه وارضانے فرمایا تحقے دو حالتوں سے مفر نهیں۔مصائب و آلام میں مبتلا ہو گایا نعت و آسائش میسر ہو گی۔اگر حالت مصیبت میں ہے تو تھے سے مکلف صبر کا مطالبہ کیا جائے گا۔ اور یہ اونی درجہ ہے۔ اور (بلا تکاف) صبراس الگادرجہے۔اس کے بدیلم درضاکا درجہے۔ پھر محود فنا ہے۔اوریکی آخری حالت لدال وعارفین کی ہے جواللہ کریم کی معرفت رکھتے ہیں۔ اگر حالت نعت میں ہے تو تھے سے شکر کا مطالبہ کیا جائے گا۔ اور شکر زبان ، ول اور اعضاء جسمانی کے ذریعے کیاجاتا ہے۔

شکر لمانی ہے ہے کہ انسان نعمتوں کا اعتراف کرے اور انہیں اللہ کی عطا
یقین کرے۔ مخلوق کی طرف ان کی نبیت نہ کرے۔ نہ بی اپنے نفس ، اپنی قوت و
طافت اپنے کسب و کمال کا نتیجہ سمجھے۔ اور نہ بی ان لوگوں کی عطاخیال کرے جن
کے ہاتھوں یہ نعمت اسے پہنچ رہی ہے۔ کیونکہ تیری اور ان کی حیثیت اسباب و
آلات کی ہے اور ان کا قاسم ، جاری کرنے والا، موجد ، فاعل اور سبب اللہ عزو جل
ہے۔ اور جب قاسم ، جاری کرنے والا اور پیرا کرنے والا اللہ ہے تو وہی مستحق ہے
کہ اس کا شکر او اکیا جائے۔

اس نلام کونہ دیکھ جو تخنہ اٹھاکر لار ہاہے۔بلعہ مالک کودیکھ جس کے تھم اور عطامے یہ تخنہ مختبے مل رہاہے۔

جولوگ اليم نظرے محروم بين الله تعالى الله كارے ارشاد فرماتا ہے۔ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِنْ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ (الروم: 7)

"دہ جانتے ہیں دنیوی زندگی کے ظاہری پہلو کو اور دہ آخرت ہے بالکل عافل ہیں"

پس جو ظاہر پر نظر رکھتا ہے اور سبب کو دیکھتا ہے مگر موجد اور مسبب کو نہیں دیکھتاوہ جاہل، نا قص اور قاصر العقل ہے۔ عاقل کو عاقل صرف اس وجہ سے کہاجا تاہے کہ وہ عواقب پر نظر رکھتا ہے۔

دوسراہے شکر قلبی ۔ تواس کا مطلب ہے ہے کہ انسان ہمیشہ یہ اعتقاد کامل اور نہ زائل ہونے والا یقین رکھنے کے سب ظاہری اور باطنی نعمیں ۔ منافع اور حرکات و سکنات میں پوشیدہ لذات اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہیں کسی غیر کی طرف سے نمیں ۔ شکر لسانی شکر قلبی کی تعبیر ہوتی ہے۔ رب قدوس کاار شاد ہے۔ و میابگم مِنْ نِعْمَةِ فَمِنَ اللهِ (الخل: 53)

"اور تهمارے یاس جننی تعمین ہیں وہ تواللہ تعالیٰ کی دی ہوئی ہیں"

الما الله الما وأسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعْمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً (لقمان :20) "اور تمام کردی ہیں اس نے تم پر ہر قتم کی نعمتیں ظاہری بھی اور ہاطنی بھی"

وَإِنْ تَعْدُواْ نِعْمَةَ اللهِ لَاتُحْصُوهَا (الخل ١١٠) ''اوراگرتم شار کر ناچا ہواللہ تعالیٰ کی نعمتوں کو توتم انہیں گن نہیں سکو گے "

الله تعالیٰ کے علاوہ بند و مؤمن کے نزدیک کوئی دوس انعت عطاکرنے والأكوئي نهيس بيحتا

تیسری صورت ہے شکر بالجوارح کی۔اس کا مطلب پیہ ہے کہ اعضاء جسمانی کواللہ تعالیٰ کی اطاعت و فرمانبر داری میں استعمال کیا جائے اور اس کی رضا کے مطابق انہیں حرکت دی جائے۔اساکوئی کام نہ کیا جائے جس میں مخلوق کی فرمانبر داری اور خالق کی نافرمانی ہو۔ یہ چیز نفس، خواہش، ارادہ، تمناؤں اور تمام مخلوق کو عام ہے۔ اللہ عزوجل کی اطاعت و فرمانبر داری کو اصل ، قابل اتباع اور ر ہنماہنا لے اور باقی ہر چیز کو فرع، تابع اور تقلید کندہ سمجھ۔اگر اس کے الٹ کیا تو ظالم، ستم شعار ،الله كا نافرمان ، مخلوق كے حكم كا تابع اور نيك لوگول كى راه كو چھوڑ کر دوسری راہ پر چلنے والانھمرے گا۔رب قدوس کاار شادہ۔ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا ٱنْزَلَ اللهُ أُدُلُئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ (44: مذلا)

"اور جو فیصلہ نہ کریں اس (کتاب) کے مطابق جے نازل فرمایاللہ نے توہ ہی لوگ کا فر ہیں "

وَمَّنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزِلَ اللهُ فَأُولَنَّكَ هُمَ الظَّالِمُونَ (45: والمائدة :45)

""اورجو فيصل نه كريساس (كتاب) كے مطابق جے اتار الله

ئے تووہی لوگ ظالم ہیں" وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا ٱنْزَلَ اللهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ (المائده: 47)

"اور جو فیصلہ نہ کریں اس کے مطابق جے اللہ تعالیٰ نے اتارا ہے تو وہی لوگ فاسق ہیں"

نافرمانی کی صورت میں تیراٹھکانا جہنم ہوگا جس کا ایند ھن انسان اور پھر ہیں اور توجو ایک گھڑی کے لیے دنیا میں خارکی شدت پر صبر نہیں کر سکتا مجیشہ ہمیشہ کیلئے اہل جہنم کے ساتھ آگ میں صبر کیسے کرے گا۔ حالانکہ خارکی گرمی دنیادی آگ کا ایک کمز ور ترین شرارہ کے سواء کچھ نہیں۔

وں پر پاری میں ہے۔ جلدی سیجئے جلدی چیے اور اپنی ذات کو اس گر داب بلاے محفوظ سیجئے۔ اللہ کریم سے پناہ طلب سیجئے اور اس کی جناب سے امان مانگیے۔

دونوں حالتوں اور ان کی شروط کا خیال رکھے۔ اپنی ساری عمر میں لا محالہ ان دومیں سے ایک حالت سے واسطہ ضرور رہے گا۔ یامصیبت میں مبتلا ہو گایا نعمت سے لطف اندوز۔

ہر حالت کا حق ادا کر۔مصیبت پر صبر کر اور نعمت پر شکر جالا جیسا کہ میں نے ابھی میان کیا ہے۔

مصیبت میں کمی سے شکایت نہ سیجے اور کی انسان کے سامنے بے صبر ی کااظہارنہ سیجے اور ان ایس کے سامنے بے صبر ی کااظہارنہ سیجے اور ان ایس کی حکمت اور ان ایس کی حکمت اور ان ایس کی حکمت اور ان ایس کا شکوہ ہے جا ہے۔ کیونکہ دنیاو آخرت میں کمی تیرے لیے بہتر ہے۔ عافیت کیلئے مخلوق کا دروازہ نہ کھنگھٹا کیونکہ یہ شرک ہے اور اس کی بادشاہی میں کوئی اس کا شریک نہیں۔ کوئی نہیں جو نفع د نقصان کا مالک ہو۔ کوئی نہیں جو نفع د نقصان کا مالک ہو۔ کوئی نہیں جو مصیبت سے نجات دے اور کشائش عطا کرے۔ صحت و تذرستی ای کے ہاتھ میں ہے۔ وہی ہے جو آزمائش میں مبتلا کرتا ہے۔ ظاہر اور تندرستی ای کے ہاتھ میں ہے۔ وہی ہے جو آزمائش میں مبتلا کرتا ہے۔ ظاہر اور

باطن میں مخلوق میں مشغول نہ ہو۔ کیونکہ مخلوق الله تعالیٰ کے مقاید میں کوئی فائدہ نہیں دے سکتی۔ تشکیم در ضاادر صبر و موافقت کی راہ اختیار کر۔اور اللہ تعالیٰ کے فیصلے کے سامنے اینے آپ کو فناکر دے۔ ہر نعمت سے محرومی کی صورت میں بھی عجز و نیاز ضروری ہے۔ای کی چھو کھٹ پر سر نیاز جھکائے رکھ۔ای کی جناب میں آہ و زاری کیے جاایے گنا ہوں کا اعتراف کر اور نفس کی کارستانیوں پر آنسو بہا۔ اینے رب کی یاکی میان کر۔ اس کی توحید اور نعموں کا اعتراف کر۔ اسے شرک سے پاک یقین کر۔ اور اس کی جناب میں عرض کر کہ وہ مجھے صبر در ضااور موافقت عطاکرے حتی کہ مصیبت کے دن اختام کو پنچیں۔ غم و اندوہ کی تاریکیاں چھٹ جائیں۔ کربوبلاکی کھٹائیں ناپید ہو جائیں اور نعمت وکشائش، فرحت وسرور کی بارش مرے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے نبی حضرت ابوب علیہ السلام کے حق میں ہوا۔ جبرات کی تاریکی چھٹی ہے توضیح کا جالا پھیلا ہے۔ سردیوں کی برودت صبح بہاری کا پیغام لاتی ہے۔ کیونکہ ہر چیز کی ضد ہے۔ ایک غایت اور انتناء ہے۔ صبر ، کشائش و نعمت کی کلید ، ابتداء ، انتناء اور جمال ہے۔ جیسا کہ مدیث شریف میں ہے۔

الصبر من الايمان كالراس من الجسدل "مرايمان كلي (ايم م) عيد جم ك لي مر (اجم م) " دوسرى روايت مي يدالفاظ ين - الصبر الايمان كله في الصبر الايمان كله في الم

ا اس کی تخ تے گذشتہ سفات میں ہو چک ہے۔

۲ میرے پاس جتنے مصادر ہیں ان میں یہ حدیث ان الفاظ میں نمیں ملی۔ قضاعی ''الشھاب'' میں حضرت عبداللہ بن مسعودر منی اللہ عنہ کی سندے روایت کرتے ہیں کہ نمی کریم علیقہ نے فرمایا : صبر نصف ایمان ہے۔ اور یقین پوراایمان ہے ''۔ یہ حدیث حضرت ابن مسعودر منی اللہ عنہ پر موقوف ہے۔

"صربوراایمان ہے" حدیث نعمت بھی شکر کاایک طریقہ ہے یہ نعمتیں تیری قسمت کا چونکہ نوشتہ ہیں اس لیے تجھ پر ضروری ہے کہ شکر کے طور پر توان سے لطف اندوز ہو۔ مگریہ صرف حالت فنااور زوال حرص و ھوا میں جائز ہے جبکہ ایک انسان سب کچھ اپنی ھاظت اپنے بارے سوچنااللہ تعالیٰ کے سپر دکر دیتا ہے۔ یہ حالت لبدال کی ہے اور کیمی انہتاء ہے۔

جو کھ میں نے بیان کیا ہے اسے محوظ خاطر رکھ انشاء اللہ رہنمائی پائےگا۔

تیری تمناؤوں کے پوراہونے ہے بہتر ہے کہ اللہ تعالیٰ کے فیصلے پورے ہوں

حضرت فیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دار ضاه نے فرمایا : سلوک
کی اہتداء یہ ہے کہ انسان معمود و معتاد لور طبیعت کو چھوڑ کر مشروع کو اپنائے پھر
مشروع سے مقدور کی طرف آئے۔ پھر حدود کی حفاظت کرتے ہوئے معمود کی
طرف لوٹے اس طرح تومعود یعنی کھانے، پینے، نکاح کرنے، آرام د آسائش، طبع
وعادت کے چنگل سے نکل کر مشروع کے امرو منی کی طرف آجائے گالور کتاب و
مندر سول علی کی اطاعت کرنے لگے گاجیسا کہ اللہ تعالی کاار شادگرای ہے۔
مندر سول عقالی کی اطاعت کرنے لگے گاجیسا کہ اللہ تعالی کاار شادگرای ہے۔
وَمَا آتَا کُمُ الرَّسُولُ فَحُدُونُهُ وَمَا نَهَا کُمْ عَنْهُ فَانْتَهُونُهُ
وَمَا آتَا کُمُ الرَّسُولُ فَحُدُونُهُ وَمَا نَهَا کُمْ عَنْهُ فَانْتَهُونُهُ
(الحشر: 7)

"اور رسول (كريم) جوتمهيس عطافرمادين ده لے لواور جس سے تمهين روكين تورك جائز" قُلْ إِنْ كُنتُمْ تُحِبُّوْنَ اللهُ فَاسِعُوْ فِي أَكُوبِكُمُ اللَّهُ آلَ عَمْ اللَّهُ اللَّهُ (اللَّهُ اللَّهُ (اے محبوب!) آپ فرمائي (ائهيں كه) اگر تم (واقعی) محبت کرتے ہو اللہ سے تو میری پیردی کرو تب محبت فرمانے لگے گاتم سے اللہ"

شریعت مطهر و کی پابندی کر کے تو هوا و هوس اور نفس اور اس کی رعونت سے ظاہری اور باطنی ہر دو لحاظ سے فنا ہو جائے گا اور تیرے باطن میں سوائے تو حید کچھنہ ہوگا۔ اور تیرے ظاہر پر اللہ تعالیٰ کی اطاعت و فرمانہر داری اور امر و ننی کی مطابقت ، اس کی عبادت کے رنگ کے علادہ اور کوئی رنگ نہیں ہوگا۔ بھر اللہ تعالیٰ کی اطاعت و فرمانہر داری تیری عادت و شعار من جائے گے۔ تیری حرکات و سکنات سے اتباع خداوندی کارنگ جھلکے گا۔ سفر و حصر ، شدت ور خوت ، صحت و بیماری ہر حالت میں تو اللہ تعالیٰ کی ہمدگی میں جمارے گا۔

اس کے بعد تجھے نقد رہے کو اوری کی سیر کرائی جائے گی۔ تجھ میں نقد رہے کا تھر ف ہو گا۔ اور تو محنت و کو حش، قوت و طاقت سے فانی ہو جائے گا۔ پھر تجھے اللہ تعالیٰ اپنی نعمتوں سے نوازے گا جو تیرے مقدر میں لکھی جا چکی ہیں اور اللہ کر یم کے علم میں ہیں۔ توان نعمتوں سے لطف اندوز ہو گا۔ اللہ تعالیٰ کی حفاظت میں رہے گا یعنی حدود شرع کی خلاف ورزی سے تجھے محفوظ رکھا جائے گا۔ تیر اہر کا اللہ تعالیٰ کے کام کے موافق بن جائے گا اور شریعت کے کسی اصول کی خلاف ورزی کا تجھ سے ارتکاب نمیں ہوگا۔ نہ جم ام کو ورزی کا تجھ سے ارتکاب نمیں ہوگا۔ نہ تجھ سے کفر والحاد کا صدور ہوگا۔ نہ جرام کو حلال سمجھنے کی غلطی ہوگی اور نہ ہی تھم خداوندی کی حقیقت کو سمجھنے میں کو تاہی ہو گی۔ رب قدوس کا ارشاد ہے۔

إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللَّهِ كُوى وَإِنَّالَهُ لَحَافِظُونَ (الحجر:9) "بيتك مم بى في اتاراب اس ذكر (قرآن مجيد) كواوريقينا مم بى اس كے محافظ میں"

كَذَالِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوْءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا المُخْلَصِيْنَ (يُوسف: 24)

"يول ہواتاكہ ہم دور كرديں يوسف سے برائي اور بے حيائى كو۔ بیوک دہ ہارے ان مدول میں سے تھاجو چن لیے گئے ہیں"۔ وصال خداد ندی تک تواللہ کر یم کی رحمت ہے اس کی حفظ والمان میں رے گا۔ یہ نعتیں تیر امقدر ہیں۔ یہ صرف تیرے لیے تیار کی گئی ہیں جب تک تو طبیت کے صحراء ، ہواد ہوس اور معھود کے جنگلوں میں سر گردال تھا۔ یہ نعمیں تجھ سے روک دی گئیں کیونکہ معھوداتِ طبع ایک بھاری یو جھ ہیں جن کو ساتھ لیکر راہ سلوک کی منازل طے نہیں ہوسکتیں۔اس یو جھ کو بچھ سے دور کرنے کی وجہ یہ ہے کہ توہاکا ہو کر منول کی طرف رواں ہواور اس یو جھے درماندگی کا شکار نہ ہو۔ کہ کہیں منزل مقصود اور مطلوب تک چننے سے قاصر رہے۔ اور اس یو جھ کو اس وقت تک دور ر کھنا ضروری ہے جب تک تو فناکی چو کھٹ تک نہیں پہنچ جاتا۔ اور فناکی دہلیز قرب حق اور معرفت اللی سے عبارت ہے۔ یمی دہ مقام ہے جمال انسان کواسر اروعلوم لد نہیہ سے خصوصی طور پر نوازا جاتا ہے۔ انوار کے سمندول میں تیر تا ہے۔ یمال نہ طبیعت کی ظلمتیں نقصان دے سکتی ہیں۔اور نہ ہی ہے انوار كزور يوت بيں۔ بال نعت دنياكى ضرورت اس وقت تك رمتى ہے جب تك طبعت باقی ہے اور جب تک جسم وروح کا تعلق باقی ہے طبیعت باقی ہے۔ کیونکہ طبیعت زائل موجائے توانسان فرشتہ بن جائے نظام مستی در ہم ہر ہم ہو جائے اور تخلیق انسانیت کا مقصد فوت ہو جائے۔ پس تیرے اندر طبع انسانی باتی رہتی ہے تاكه تولدات وحظوظ كويورايوراحاصل كرسك\_مقصود طبع انساني كي بقانهيں بلحه وظائف، بدگی مجالانے کے ذرائع کوباتی رکھنا مقصود ہے۔ جیسا کہ نبی کریم علیہ کا ارشادگرای ہے۔

حُبِّبَ إِلَىَّ مِنْ دُنْيَاكُمْ ثَلَاثٌ اَلطِّيْبُ وَالنِّسَاءُ وَجُعِلَتُ قُرَّةُ عَيْنِيْ فِي الصَّلَاةِ<sup>ل</sup>ِ

اس مدیث کی تخ تح گذشته صفات میں ہو چک ہے۔

تماری دنیا سے تین چزیں میرے لیے پندیدہ مالی گئ بیں۔ خوشبو، عور تیں اور میری آنکھ کی ٹھٹڈک نماز میں رکھ دی گئے ہے"

جب حضور انور علی و نیاد مافیها سے فانی ہو گئے تو ان مقدور تعمتوں کو آپ کی طرف لوٹا دیا گیا جو پہلے محبوس تھیں۔ کیونکہ آپ علی اللہ تعالیٰ کی قریموں کے سفر میں تھے۔ پس تعلیم ور ضااور اطاعت وانقیاد کی وجہ سے سب تعمین آپ کو عطاکر دی گئیں۔اللہ کر یم کے اساء پاک ہیں۔اس کی رحمت عام ہے۔اور اس کا فضل و کرم اپنے اولیاء وانہیاء کو شامل ہے۔

پس اس طرح الله تعالیٰ کا دوست فنا کے بعد حظوظ و لذائز سے لطف اندوز ہو تا ہے جو در حقیقت اس کے مقدر میں لکھی جا چکی ہوتی ہیں۔ اور اس منزل پر نعتوں سے لطف اندوز ہونے کے باوجود وہ صدود شریعت کی حفاظت کر تا ہے۔اور میں رجوع ہے انتاء سے ابتداء کی طرف۔

## ہریادشاہ کی ایک چراگاہ ہوتی ہے۔اللہ کر یم کی چراگاہ سے گ

حفرت محفظ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه نے فرمایا: ہر صاحب ایمان اس بات کا مکلف ہے کہ جب اے دنیاوی نعمتیں میسر آئیں توده محقق و تفیش کرے کہ آیا شریعت میں یہ مباح و مشروع ہیں یا حرام وغیر مشروع۔ اور دیکھے کہ کیاان ہے اس کا لطف اندوز ہونا صحیح ہے یا نہیں۔ نبی کریم علیہ الشاد فرماتے ہیں۔

اَلْمُوْمِنُ فَتَّاشٌ ، والمُنَافِقُ لَقَّافٌ وَالْمُؤْمِنُ وَقَافٌ لِ

ا ان الفاظ میں بیہ حدیث مجھے نہیں مل سک۔ دیلمی "الفردوس" میں نمبر 6544 پر حضر سالتہ کارشاد حضر سالتہ کارشاد محضر سالتہ کارشاد کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا نبی کر یم علیقے کارشاد کرای ہے: مسلمان دوراندلیش، ذہین، مخاط، سوچ سمجھ کر چلنے والا۔ چھان بین کرنے والا ہو تاہ۔ کرای ہے: مسلمان دوراندلیش، ذہین، مخاط، سوچ سمجھ کر چلنے والا۔ چھان بین کرنے والا ہو تاہ۔ کرای ہے: مسلمان دوراندلیش، ذہین، مخاط، سوچ سمجھ کر چلنے والا۔ چھان بین کرنے والا ہو تاہد

"مؤمن بركام برى احتياط بي كرنے والا بوتا ہے اور منافق جلد باز ہوتا ہے۔ اور مؤمن ہركام بي تو قف كرنے والا ہوتا ہے "
حضور علی ایک اور حدیث ہے۔ فرمایا :
دَعْ مَا يُويْدُكَ الّٰ عَمالًا يُويْدُكَ لَـ
"جو چيز مجھے شک میں ڈائے اسے چھوڑ كراس چيز كو اختيار كر الى جي شبہ ميں نہ ڈالتى ہو"

مؤمن کوجب بھی کوئی نعمت میسر آتی ہے کھانے پینے، لباس، نکان اور دوسری بھام اشیاء کی صورت میں تووہ غور دخوض کر تاہے اور اس وقت تک اسے حاصل نہیں کر تاجب تک یہ یقین نہیں ہوجا تا کہ اس کالینالور قبول کر نااس کے لیے جائز ہے۔ اور شریعت کے تھم کے عین موافق ہے۔ جبکہ دہ حالت ولایت میں ہو۔ اگر دہ حالت بدلیت اور غوجیت میں ہے تواس وقت تک قبول نہیں کر تاجب تک اسے علم اللی تھم نہیں دیتا۔ اور اگر دہ حالت فناء میں ہے تواس وقت تک اسے قبول نہیں کر تاجب تک اسے علم اللی تھم نہیں دیتا۔ اور اگر دہ حالت فناء میں ہے تواس وقت تک اسے قبول نہیں ہوتا۔

پھراکیدوسری حالت آتی ہے کہ انسان ہر چیز جوات میسر آتی ہے اوراس کوباہم پینچتی ہے اور اے مطلق قبول کر لیتا ہے جب تک کہ کوئی تھم ،امریاعلم معارض نہیں آتا۔ اور جب ان میں ہے کوئی ایک چیز بھی معارضی آجاتی ہے تودہ رک جاتا ہے اور اے لینے ہے ہاتھ تھینچ لیتا ہے۔ یہ حالت پہلی حالت کے بر عکس ہے۔

(بقید حاشیہ) وہ جلدی نہیں کر تا۔ عالم اور متنی ہوتا ہے۔ جبکہ منافق بردا عیب جو نکتہ چین اور سخت دل ہوتا ہے۔ جبکہ منافق بردا عیب جو نکتہ چین اور سخت دل ہوتا ہے۔ مشتبہ اور حرام ہے بھی پر ہیز نہیں کر تاریط ویاس لانے والے کی طرح کہ نہیں جانتا کہ کمال سے کمایا اور کمال خرچ کیا۔ حدیث ضعیف ہے۔ مؤشن دوراندیش، چھان بین کرنے والاعالم و متنی ہوتا ہے جب اے بھیتا ہوتا ہے جب ایس ہوتا۔ حرام کی رعایت نہیں ہے۔ اور منافق عیب جو، مکتہ چین سخت ول ہوتا ہے۔ مشتبہ سے نہیں چتا۔ حرام کی رعایت نہیں کرتا۔ ربط ویا سی اکھٹاکرنے والے کی طرح ضیں جانتا کمال سے لیا کمال خرچ کیا۔

ا اس کی تخ تی پہلے ہو چکی ہے۔ گذشتہ صفات میں ملاحظہ کریں۔

پہلی حالت میں تو قف اور تحقیق کا پہلوغالب تھااور دوسری حالت میں افذو قبول کا پہلوغالب ہے۔ پھر ایک تیسری حالت بھی ہے۔ کہ جس میں ہر میسر اور دستیاب چیز کو حاصل کیا جاتا ہے اور ہر چیز سے لطف اٹھایا جاتا ہے اور تیوں چیز دل میں سے کسی چیز کے معارض آنے کا اعتبار نہیں کیا جاتا ہور یہ حقیقت فٹا ہے۔ اس حالت میں مؤمن تمام آفات سے محفوظ ہو جاتا ہے۔ اور اس سے مثر یعبت کی حدود کی پامالی کا ارتکاب نہیں ہو تا اور وہ ہر ائی سے محفوظ رہتا ہے جیسا کہ رب قدوس کا ارشاد گرامی ہے۔

كَذَالِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوْءَ وَالْفَحْشَاءَ اِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُحْلَصِينَ (يُوسف: 24)

''یوں ہوا تاکہ ہم دور کر دیں یوسف ہر الی اور بے حیائی کو۔ بیشک وہ ہمارے ان ہندوں میں سے تھاجو چن لیے گئے ہیں''

پس مؤمن صدود شرع کو توڑنے ہے محفوظ کر کے اس مخص کی مانندہ تا دیاجا تاہے جس کو کھلی چھٹی دے دی گئی ہو۔ تمام مباح اشیاء کے استعال کی اسے رخصت مل جاتی ہے۔ بھلائی اس کے لیے آسان ہو جاتی ہے۔ دنیا کی تعتیں اسے تمام دنیاوی اور اخروی کدور توں اور تاریکیوں سے پاک و صاف میسر آتی ہیں بعدے کاہر فعل حق تعالی کے ارادے۔ رضااور فعل کے موافق ہو جاتا ہے۔ یمی انتاء ہے۔ اس سے بڑادر جہ اور نہیں۔ یہ مقام اولیاء کبار اور چنیدہ اصحاب اسر ارکی جماعت کے لیے خاص ہے جو انہیاء علیم السلام کے احوال کے آستانہ سے واقف اور مطلع ہوتے ہیں۔ صلوات اللہ علیم اجمعین

محبوب کے بعد بھی کیا کوئی مطلوب باتی ہے؟

صرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا: تنجب کے توب ہوااور میں دور کیا گیا۔ فلال کو عطا گیا

اور مجھے محروم مُصر لیا گیا۔ فلال کو دولت مند بنادیا گیااور مجھے فقیر۔ فلال کو امن و عافیت سے نواز آگیااور مجھے بصاری دی گئی۔ فلال کی تعظیم کی گئیاور مجھے حقارت کی نظر سے دیکھا گیا۔ فلال کی تعریف و توصیف ہوئی اور میری مذمت کی گئی۔ فلال کی بات کو صحح مان لیا گیااس کی تصدیق ہوئی جب کہ مجھے جھوٹاگر دانا گیا۔

کیاتو نہیں جانتا کہ اللہ تعالیٰ ایک ہے۔ اور دہ محبت میں بھی یک ان کو پہند کرتا ہے۔ اور چاہتا ہے کہ مجھے چاہنے والے بھی کسی کی طرف نظر محبت ہے۔ نہ دیکھیں۔ جب دہ فیر کے واسطے سے مجھے قرب عطا کرے گا تو تیرے دل میں اللہ تعالیٰ کی محبت کم ہو جائے گی۔ اور محبت تقسیم ہو جائے گی۔ اور عین ممکن ہے کہ جس شخص کے ہاتھ اور واسطے سے مجھے یہ نحمت مل رہی ہے تیر اباطن اس کی کہ جس شخص کے ہاتھ اور واسطے سے مجھے یہ نحمت مل رہی ہے تیر اباطن اس کی طرف ہائل ہو جائے اور تیرے دل میں اللہ تعالیٰ کی محبت کم ہو جائے۔ اللہ کریم فیور ہے۔ دہ تیر کی کو پہند نہیں کرتا۔ اس لیے وہ دو سروں کے ہاتھ کوروک دیتا ہے کہ تیر کی تعریف و توصیف کریں۔ وہ ان کی زبان کو خاموش کر دیتا ہے کہ تیر کی تعریف و توصیف کریں۔ وہ ان کی زبان کو خاموش کر دیتا ہے کہ تیر کی تعریف و توصیف کریں۔ وہ ان کی زبان کو واروک لیتا ہے کہ تیر کی طرف چل کر جائیں۔ کیونکہ وہ نہیں چاہتا کہ میر ابندہ کی اور میں مشغول ہو کر مجھ سے ذرا بھی غافل کیونکہ وہ نہیں چاہتا کہ میر ابندہ کی اور میں مشغول ہو کر مجھ سے ذرا بھی غافل ہو۔ کیا تو نے نی کریم علیہ کا ارشادگر امی نہیں سنا۔

جُبِلَتْ القُلُوْبُ عَلَى حَبِّ مَنْ أَحْسَنَ اِلَيْهَا وَ بُغْضِ مَنْ اَسَاءَ النَّهَا۔

"فطر تأدل اس سے محبت رکتے ہیں جو ان سے اچھا سلوک کرتا ہے اور اس شخص سے بعض رکھنے ہیں جو ان سے برائی سے پیش آتا ہے"

الله تعالی مخلوق کورک دیتا ہے کہ تیرے ساتھ کمی طرح کا حسن سلوک کریں۔ اوریہ سلسلہ جاری رہتا ہے یہاں تک کہ تواسے واحد لاشریک سجھنے لگتا ہے صرف اس سے محبت کرنے لگتا۔ اور ظاہر دباطن ہر لحاظ ہے اپنی تمام

حرکات وسکنات میں ای کا ہو جاتا ہے۔ تجھے سوائے اس کے کمی کی طرف ہے نہ خیر دکھائی دیت ہے اور نہ شرد کھائی دیتا ہے تو پوری خلق ہے، نفس، حرص دہوا، اراد دل اور تمناؤل ہے بلعہ جی ماسواء اللہ سے فانی ہو جاتا ہے۔ پھر وہ لوگوں کے ہاتھ کو تیری طرف پھیلنے۔ تیری منت کرنے اور تجھے عطا کرنے کے لیے کھول دیتا ہے۔ زبانیں تیری تعریف و توصیف کرنے کے لیے آزاد ہو جاتی ہیں اور تو اس و نیا ہیں تھی اور آخرت میں تھی اللہ تعالیٰ کی نعموں سے ہمیشہ کیلئے لطف اندوز ہونے لگتا ہے۔

سوئے اولی کاار تکاب نہ کرجو تجھے دیچے رہاہے تو بھی اسے دیکھ جو تیری
طرف بڑھ رہاہے تو بھی اس کی طرف بڑھ۔جو تجھے پہندیدگی کی نگاہ ہے دیکھ رہا
ہے تو بھی اس سے محبت کر۔جو بجھے دعوت دے رہاہے اس کی دعوت کو قبول کر۔
جو تیری دسکیری کرنا چاہتا ہے اپناہا تھ تھا دے۔جو تجھے تیرے نفس کی
جمالت کی تاریکیوں سے نکالنا چاہتا ہے تجھے بربادی سے چانے کا خواہاں ہے اور
چاہتا ہے کہ تجھے تیرے نفس کی نجاستوں سے پاک کرے اس کے ہاتھ میں اپنا
ہاتھ دے۔جو شخص تجھے تیری گندگیوں سے پاک کرے اس کے ہاتھ میں اپنا
ہدیو سے خلاصی دینا چاہتا ہے۔ تیرے پست ادادوں سے بفس امارہ سے ، مگر اہ اور گراہ
کن دوستوں سے میر فیمتی نفیس اور عزیز چیز اور تیرے در میان حائل ہونے دالوں
والے ہمیشوں سے ہم قیمتی نفیس اور عزیز چیز اور تیرے در میان حائل ہونے دالوں
سے نجات دینے کاار ادہ رکھتا ہے اس کے ہاتھ میں اپناہا تھ دے دے۔

رسوم اور طبیعت کی غلامی کب تک ؟ کب تک تو حق کی مخالفت کر تاری گاح ص و ہواکی تابعد اری کب تک یہ رعونت رہے گ۔ و نیا پرستی کے قصور میں کب تک گرے گا۔ کب تک تیری محنت آخرت کی بہتری کیلئے نہیں ہو گا۔ کب تک تیری محنت آخرت کی بہتری کیلئے نہیں ہوگی۔ کب تک تواپنے مولائے علاوہ غیروں سے محبت کر تا پھرے گا۔

توكمال إد كي كون إشياء كاخالق كانات ك ذرك ذرك كو

وجود خشنے والا۔ کون ہے اول و آخر ، ظاہر وباطن۔ کون ہے مر جع و مصدر۔ کس کی یاد سے قلوب اور ارواح تسلی پاتے ہیں۔ کون زندگی کے بد جھ دور کرتا ہے۔ کون ہے جواحسان جبلائے بغیر عطاکرتا ہے ؟

معرفت كالكبات

حضرت فیخ عبد القادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا : میں خواب میں کیاد کھتا ہوں کہ میں کی ہے کہ رہا ہوں۔اے اپند ول میں اپنی ذات کورب کاشریک ٹھر انے والے اور ظاہر میں مخلوق کوشریک خدامنا نے والے اور عمل میں ارادے کوشریک بنانے والے میرے پہلوے کی نے پوچھا یہ کسی گفتگو ہے ؟ میں نے کما یہ معرفت کی گفتگو ہے۔

نفس کو موت کی نیند سلادے حتی کہ مجھے زندگی مل جائے

حضرت میخیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا : ایک دن مجھے سخت مشکل کاسامنا کرنا پڑا۔ میر انفس اپنے یو جھ کے پیچے تڑ پنے لگا۔ اور اس نے راحت و آرام ، آزادی اور آسائش کا مطالبہ کیا۔

مجھ سے سی نے کہا: کیا چاہتا ہے؟ میں نے جواب دیا: وہ موت چاہتا ہوں جس میں کوئی زندگی نہیں اور میں وہ زندگی چاہتا ہوں جس میں سمی قتم کی نہد

مجھ سے پوچھا گیا :ایسی کون می موت ہے جس میں کوئی زندگی شیں اور وہ کو نسی حیات ہے جس میں کوئی موت نہیں ؟

میں نے جولا کہا: میر ااپنی جنس مخلوق ہے مر جاناوہ موت ہے جس میں کوئی زندگی نہیں۔ یہ وہ موت ہے کہ میں مخلوق کو نفع و نقصان میں معدوم و کیھوں۔ اس موت ہے مراد میرے نفس ہے، میری خواہش ہے، میرے ارادے اور تمنا ہے د نیاو آخرے میں موت ہے اور یہ وہ موت ہے کہ جس میں کہیں کوئی زندگی

نمیں۔اگرب موت حاصل ہوجائے تو پھر کسی چیز کاوجودباتی نمیں رہتا۔

رہی دہ زندگی کہ جس میں کوئی موت نہیں تواس سے مراد میر افعلِ خداد ندی کے ساتھ جینا ہے۔ کہ جس میں میرے وجود کود خل نہ ہو۔اور اس میں موت میر ااس کے ساتھ موجود ہونا ہے۔اور سیدہ نفیس ترین ارادہ جو میرے دل میں پیدا ہواجب سے میں نے ہوش سنبھالی ہے۔

محبت کی نشانی تشلیم ورضاہے

حضرت شیخ عبدالقدر جیلانی رضی اللہ تعالی عنہ وارضانے فرمایا: تجب
ہے۔ اس قدر اپنے رب پر جیری باراضگی کہ اس نے جیری دعا کو قبول نہیں فرمایا۔ تو کہتا پھر تاہے کہ اللہ تعالی نے مخلوق سے سوال کرنے کو مجھ پر حرام کیااور عظم دیا کہ میں صرف ای کی جناب میں سوال کروں۔ اب جبکہ میں اس کی بارگاہ میں سوال کر تاہول تو وہ جواب نہیں دیتا۔ اس کا جواب یہ ہے کہ ذراہتا تو تو آزاد ہوں تو تو کا فر ہے اور اگر کہتا ہے کہ میں غلام ہوں تو پھر بتا توا پے پروردگار کو تاخیر اجامت دعا پر الزام دیتا ہے۔ اس کی حکمت، موں تو پھر بتا توا پے پروردگار کو تاخیر اجامت دعا پر الزام دیتا ہے۔ اس کی حکمت، محت پر شک کرتا ہے حالانکہ کہ اس کی رحمت مجھے اور تمام کا نئات کو شامل میں دیتا۔

اگر تواللہ تعالیٰ کو تھت نہیں دیتا۔ اس کی حکمت، ارادے اور دعاکی قبولیت میں اس نے تیرے لیے جو فوائدر کھ دیے ہیں ان کاا قرار کر تاہے تو تچھ پر لازم ہے کہ اس کا شکر اداکرے کیونکہ اس نے تیرے لیے زیادہ صحیح چیز اور نعمت کوا ختیار کیااور نقصان دہ چیزے سے کچھے بچالیا۔

اگر تو تاخیر قبولیت دعامیں اے الزام دیتاہے تواہے تہمت دیے کی وجہ سے توکافرہے کیونکہ الزام دیکر تواللہ تعالیٰ کی طرف ظلم کی نسبت کر رہاہے حالانکہ دہ کریم ہے اپنے بعد دل پر ذرا بھی ظلم نہیں کر تا۔اور نہ ہی دہ ظلم کو پہند

فرما تا ہے۔ یہ ناممکنات میں سے ہے کہ اللہ کر یم کسی پر ظلم کرے۔ کیونکہ وہ تیرا مالک ہاہدہ ہر چیز کامالک۔ اور مالک اپنی ملک میں جیسے چاہے تصرف کر سکتا ہے۔ اے ظالم کہنا صحیح نہیں کیونکہ ظلم یہ ہے کہ کسی دوسرے کی ملک میں اس کی اجازت کے بغیر تصرف کیا جائے۔ لہذا اللہ کر یم کے فیصلے سے ناراض نہ ہو۔ اگرچہ یہ فیصلہ تیری طبع اور نفس کے خلاف ہے اور ظاہری طور پر نقصان دہ محسوس ہو تا ہے گر تیری بھلائی کاضامن ہے۔

تخصیر لازم ہے کہ شکر کر اور صبر سے کام لے۔اللہ کریم کو الزام نہ دے۔اس سے ناراض نہ ہو۔ نفس کی رعونت اور خواہش کی پیروی نہ کر کیونکہ

نفس اور خواہش کا تو کام ہی راہ خداد ندی سے بھٹادینا ہے۔

ہمیشہ دعا کرتے رہیں۔ سے دل سے اس کی بارگاہ میں التجاء لیجیئے اور حسن ظن رکھے کہ اللہ کر یم ضرور مہر بانی فرمائے گا۔ وہ ضرور اپناوعدہ ایفا کرے گا۔ مشکل آسانی میں بدل جائے گی۔ اللہ تعالیٰ سے حیاء لازم ہے۔ اس کے حکم کی موافقت کر ۔ توحید پر قائم رہ۔ اس کے احکام کی پیروی کر۔ اطاعت ہجالانے میں دین کر۔ اور گناہوں کے قریب بھی نہ جا۔ جب اس کر یم کا تیرے لیے کوئی فیصلہ صادر ہویا تجھ میں کوئی فعل جاری ہو تو مردہ بن جا۔

اگر تہمت اور سوئے طن ہے نہیں چ سکتا تویادر کھ نفس برائی کا تھم دیتا ہے۔ اپنے رب کا نافر مان ہے۔ بہتر یہ ہے کہ ظلم اور زیادتی کو نفس کی طرف منسوب کر اس جفاشعار کی پیروی ہے احرّ ازکر۔ اس کی شگت ہے گا۔ اس کے منسوب کر اس جفاشعار کی پیروی ہے احرّ ازکر۔ اس کی شگت ہے گا۔ اس کے قول و فعل پر خوش نہ ہو۔ ہر حال بیس اس ہے الگ رہ کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کا دشمن ہے۔ تیراد شمن ہے۔ اور شیطان کا دوست ، نائب جاسوس اور ہم نشین ہے جو اللہ تعالیٰ کا دشمن ہے۔ اللہ ہے ڈر۔ اس کی گرفت ہے گی۔ احتیاط کر احتیاط کر احتیاط کر احتیاط۔ نجات کی کوشش کر نفس کو الزام دے۔ ای کو ظالم ٹھر ااور اسے اللہ احتیاط۔ نجات کی کوشش کر نفس کو الزام دے۔ ای کو ظالم ٹھر ااور اسے اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد گرائی پڑھ کر سنا

مَا يَغْعَلُ الله بِعَذَا بِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَآمَنَتُمْ وَكَانَ اللهُ شَاكِرُ اللهُ (النهاء 147) شَاكِرًا عَلِيْمًا. "كياكرے گاالله تعالى تهيس عذاب ديكراگرتم شكركرنے لكو اور ايمان لے آؤ اور الله تعالى بردا قدر دان ہے۔ سب كچھ جانے والا ہے"

ذَالِكَ بِمَا قَدَّمَتْ يَدَاكَ وَأَنَّ اللهُ لَيْسَ بِظَلَّامِ لِلْعَبِيْدِ (الْحَجَ: 10)

"بي سزاج اس كى جو تيرے ہا تھوں نے آگے بھيجااور بلاشبہ الله تعالىٰ بعدوں پر ظلم كرنے والا نہيں"

إِنَّ اللهُ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئًا وَّلَا كِنَّ النَّاسَ انْفُسَهُمْ يَظْلِمُوْنَ يَظْلِمُوْنَ

"یقیناً الله تعالی ظلم نهیں کر تالوگوں پر ذرہ بر ابر لیکن لوگ ہی اینے نفوں پر ظلم کرتے ہیں"

الله تعالی کی خاطر اپنے نفس کا دسمن بن جا۔ اس سے کشتی کر۔ الر اور تلوار سونت کر میدان میں آجا۔ الله تعالی کی سپاہ اور لشکریوں کا ساتھ دے۔ کیونکہ وہی لوگ دشمن خدا کے سخت ترین دشمن ہیں المرب قدوس نے فرمایا تھا اے داود! اپنی خواہش کو چھوڑ دے کیونکہ میری باوشاہی میں خواہش نفس کے علادہ اور کوئی جھے سے مخالفت کرنے والا نہیں۔

### پر ندے وہاں اترتے ہیں جمال دانے بھرے ہوں

حضرت میخ عبدالقادر جبلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه نے فرمایا : یول مت کمه که میں بارگاه الهی میں التجا تہیں کر تا۔ کیونکہ جو مقسوم ہے دوہ بن مانگے مل اسم حضرت این عباس رمنی اللہ عنماہے مروی ہے۔" تیراسب سے بواد شمن تیر انفس ہے جو تیرے پہلو میں ہے"

جائے گااور جو قسمت میں نہیں لکھاد عاکرنے ہے بھی نہیں ملے گا۔ ونیاد آخرت کی مر بھلائی اور ضرورت کی مرچیز کاسوال کر بحر طیکه وه حرام اور مفیدنہ ہو۔ کیونکہ اللہ کریم نے حکم دے رکھا ہے کہ مجھ سے مانگواور پیر ترغیب دی ہے کہ میری جناب میں التجا کرو۔ فرمایا: أَدْعُونِيْ أَسْتَجِبْ لَكُمْ (مؤمن: 60) "<u>مجھے ب</u>کارومیں تمہاری دعا قبول کروں گا" ایک اور جگه فرمایا: وَاسْتَلُوا اللهُ مِنْ فَصْلِهِ (السّاء: 32) "اور ما نکتے رہواللہ تعالی ہے اس کے فضل (وکرم) کو" نی کریم علی نے فرمایا: إِسْأَ لُواْ اللهُ وَانْتُمْ مُوْقِنُونَ بِالْإِجَابَةِ لَـ "الله تعالى سے اس حالت ميں دعاكروكه قبوليت دعاكا تهميں ایک دوسری صدیث ہے۔ فرمایا:

ایک دوسر ی صدیث ہے۔ فرمایا: اِسْالُوا الله بِبُطُون اَکُفِکُم کُ "اپنہاتھ کِھیلا کراللہ تعالی سے سوال کرو"

ا عبدالله بن عمر رضى الله عنماكى روايت كرده ايك حديث كا كلوا ب تتمه حديث يول ب عبد جان لوك الله تنافي عالى الله عنماكى روايت كرده ايك حديث كا كلوا ب تتمه حديث حن مي ب جان لوك الله تعالى عالى وعاقبول في مين فرماتا "بيه حديث حن مي ب الله عنه الله عنه بين ديكية "الجامع المحيح" ازالترندى حديث نمبر 3479 در مندامام احمد 177/2-

بر و به الله متالیق کے اللہ عنها کی روایت کردہ ایک صدیث کا کلؤا ہے۔ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ عقالیة نے فرماتے ہیں کہ رسول اللہ عقالیة نے فرمایا : دیواروں پر پروے مت النکائہ جس نے اپنے بھائی کے خط کواس کی اجازت کے بغیر پڑھااس نے بقیناً اگ میں دیکھے گا۔ ہاتھ اٹھا کر اللہ تعالیٰ سے سوال کرو۔ النے ہاتھوں دعانہ مانکو لورجب دعاسے فارغ ہو چکو تودونوں ہاتوں کواپنے چرے پر پھیردو۔ یہ صدیث ضعیف ہے۔

اس کے علادہ اور بہت ساری احادیث اس ضمن میں پیش کی جاستی ہیں۔
یہ نہ کہنا کہ میں نے سوال کیا اور اللہ تعالی نے میر المطلوب مجھے عطا
نہیں فرمایاللذااب میں سوال نہیں کروں گا۔ باعد مجھے عطافر مادے گاور دعا ک
اگریہ تیر امقوم ہواتو اللہ تعالی دعا کے بعد مجھے عطافر مادے گاور دعا ک
دجہ سے تیرے ایمان، یقین اور عقید ہ تو حید کو پختہ فرمادے گا۔ اس دعا کی ہرکت
سے مخلوق سے سوال نہ کرنے اور تمام احوال میں اور ضروریات میں خلق سے لونہ
لگانے کی نعمت میں اضافہ مادے گا۔

اوراگر مسئولہ چیز تیری قسمت میں نہیں تو دعا کی برکت ہے اللہ کریم بچے اس سے غنی کر دے گا۔ تو تقدیر پرراضی ہوجائے گا۔ اگر تو فقیریام یض ہے تو فقر اور مرض میں بھی بچھے آرام وسکون نصیب ہو جائے گا۔ قرض ہے تو قرض خواہ کے دل میں نرمی اور رفتی پیدا کر دے گااور تچھ سے تقاضا کرے گابھی تو تخی نہیں کرے گابلے نمایت نرمی سے پیش آئے گا۔ اور کشائش تک بچھے مملت دے دے گایا پھر دعا کی برکت سے تیسر اقرض معاف کر دے گا۔ یا قرض میں کی کر دے گا۔ اگر دنیا میں اس نے قرض معاف نہ کیا تو آخرت میں بچھے اس دعا کی وجہ سے بہت زیادہ تواب ملے گاکیونکہ اللہ تعالی کریم، غنی اور رحیم ہے۔ اپنی بارگاہ کے سائل کو دنیاد آخرت میں خائب وخاسر نہیں ٹھمر اتا۔

دعابر حال مفید ہے۔ اس کا فاکدہ یا تو فوری طور پر سامنے آجاتا ہے یا اس کے ظاہر ہونے میں کھے دیر گئی ہے حدیث پاک میں ہے۔
اِنَّ الْمُوْمِنَ يَرِی فِیْ صَحِيْفَتِه يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَسَنَاتِ لَمْ
يَعْمَلْهَا . وَلَمْ يَدْرِبِهَا فَيُقَالُ لَهُ . إِنَّهَا بَدْلُ مُسْأَلَتِكَ
الَّتِیْ سَاً لُتَهَا فِیْ دَارَ الدُّنْیَالِ

ا مرے پاس جتنے مصادر ہیں ان میں بیا حدیث جھے نہیں مل سکی۔

وجہ یہ ہے کہ دعاکر نے والااللہ تعالیٰ کاذکر کرتا ہے اس کی وحدانیت کا اقرار کرتا ہے۔ حقد اُرکاحق اواکرتا ہے۔ اقرار کرتا ہے۔ حقد اُرکاحق اواکرتا ہے۔ کلیر، خود پیندی اور نخوت و غرور کو چھوڑ کر عاجزی اپناتا ہے۔ اور یہ سب اعمال صالحہ عنداللہ ثواب کا موجب بنتے ہیں۔

اینے نفس کو قابد میں لااس سے پہلے کہ وہ تجھے پھاڑد بے

حضرت شخر ضی راللہ تعالی عنہ وار ضاہ نے فرمایا: توجب بھی بھی اپنے نفس سے جہاد کرے گا۔ اس پر غالب آئے گا اور مخالفت کی تکوارے اسے قتل کرے گا تواللہ تعالی ہرباراہ نئی زندگی عطاکر دے گا۔ وہ جھ سے جھڑے گا۔ شہوات ولذات کا تقاضا کرے گا اور اس بات کا خیال نہیں رکھے گا کہ طال کیا ہے اور حرام کیا ہے۔ نفس کو باربار زندہ اس لیے کیا جا تا ہے کہ تو مجاہدہ کر تارہے۔ نفس کے خلاف تیری کو ششیں جاری رہیں اور تو ہمیشہ اجر و ثواب سے نوازا جا تا من معموم حضور نبی کریم علیہ کی اس حدیث مبارکہ کا ہے۔ رجعنا من الجھاد الا صغور الی الجھاد الا کبر لے

ا جہتی "الذهد" میں (نمبر 373) حضرت جابر بن عبداللہ رضی اللہ عنہ ہے روایت کردہ ایک حدیث رقم کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا۔ نی کر یم علیقے کی خدمت میں غاذی عاضر ہوئے تو آپ علیقے نے انہیں خوش آمدید فرمایا اور کھا: "فوش آمدید تم جہاد اعبر کولوئے ہو" وض کیا گیا۔ جہاد اکبر کیا ہے؟ فرمایا: "انسان کااپی خواہش ہے جہاد جہاد اکبر کیا ہے؟ فرمایا: "انسان کااپی خواہش ہے جہاد جہاد اکبر ہے" ہے حدیث ضعیف الا ساد ہے اور ایک دوسر کی حدیث کی مخالفت کرتی ہیں۔ حضور نبی کر یم علیقے نے حضرت معاذبن جبل رضی اللہ تعالی عنہ ہے فرمایا: کیا جس جمیس ہتاؤں کہ ہر کام کی بنیاد، ستون اور بلد ترین چوٹی کیا جبل رضی اللہ تعالی عنہ ہے فرمایا: آپ علیقے نے فرمایا۔ ہر معالمے کی بنیاد اسلام ہے۔ اس کا ستون ہماز نے اور اس کی بلند ترین چوٹی جہاد ہے" ہے حدیث حسن صحیح ہے۔ (پہلی حدیث دوسر کی حدیث نماز ہے اور اس کی بلند ترین چوٹی جہاد ہے" ہے حدیث حسن صحیح ہے۔ (پہلی حدیث دوسر کی حدیث مملن ہے۔ اور ضعیف حدیث فضائل میں قابل قبول ہے۔ لفظ جہاد مطلق ہے۔ جہال اکبر کو بھی شامل ہے (ظفر)

"جم چھوٹے جماد سے بڑے جماد کی طرف لوٹے ہیں"
آپ علی کے اس ار شادگرای کا مطلب سے کہ انساف کو ہمیشہ اپ نفس کے خلاف جماد کرنا پڑتا ہے۔ اسے ہر وقت لذات دینوی اور نفس کے گنا ہوں میں منحک رہنے کے خلاف بر سر پیکار رہنا پڑتا ہے۔ ای مفہوم کو سے آیت کریمہ بھی بیان کرتی ہے۔

وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّى يَاْ تِيكَ الْيَقِيْنُ (الحجر:99) "اور عبادت كِجِيئَ البِيْرب كى يمال تك كه آجائ آپ ك ياس اليقين"

الله تعالی نے اپنے محبوب علیہ کو عبادت کا عکم دیا۔ اور یہ عبادت مخالفت نفس ہے۔ کیونکہ نفس ہر فتم کی عبادت سے بھا گتا ہے اور اس کی ضد کو پہند کر تا ہے۔ الیقین سے مراد موت ہے بعنی مرنے تک نفس کے خلاف جماد کرتا ہو۔

اگر کوئی یہ کے کہ آیت میں خطاب حضور علیہ کو ہے آپ کے نفس کا عبادت سے بھاگنا بعید از قیاس ہے کیونکہ آپ خواہش سے پاک تھے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شادگر امی ہے۔

وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ اِنْ هُوَ اِلَّا وَحَىٰ يُوْحِىٰ (الجُم: 4,3)

"اور وہ توبد لتاہی نہیں اپنی خواہش ہے۔ نہیں ہے ہے مگر و حی جوان کی طرف کی جاتی ہے"

تو ہم کمیں گے کہ ہاں نبی کریم علیہ معصوم عن الخطاء ہیں مگریہ علم العلیم امت اور تقر رشرع کیلئے ہے۔ یہ تھم خاص نہیں بلعہ عام ہے اور قیامت تک ساری امت کیلئے رہنمائی کا ذریعہ ہے۔ پھر ایک وجہ یہ بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے کونفس نے اپنے کونفس نے اپنے کونفس نے اپنے کونفس

وخواہش نقصان نہ دے سکیں اور آپ کو مجاہدہ کی ضرورت نہ رہے۔ لیکن امت کو نفس وخواہش پر غلبہ نہیں دیا گیا۔ اور انہیں مجاہدہ کی ضرورت ہے۔ بند ہُمؤ من اپنے نفس کے خلاف برسر پیکار رہتا ہے حتی کہ اسے موت

بیرہ موں نہیں سے مات ہر سر پیادرہ وہ ہوں ہے۔ آجاتی ہے۔وہ اپنے رب کی بارگاہ میں جب پیش ہو تا ہے تواس کے ہاتھ میں مجاہدہ کی نگی تکوار خون ہے لت بت دکھے رب قدوس اسے جنت کی لبدی نعمتوں سے نواز دیتا ہے اور اسے خوشنجری سنا تا ہے۔

وَاَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهٖ وَنَهٰى النَّفْسَ عَنِ الْهَوَىٰ فَاِنَّ الْجَوَىٰ فَاِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَاْوَى (التَّازَعات: 40-41)

"اور جوڈر تارہا ہو گااپنے رب کے حضور کھڑ ا ہونے سے اور (اپنے) نفس کوروکتارہا ہو گا (ہر بری) خواہش ہے۔ یقیناً جنت ہی اس کا ٹھکانا ہو گا"

جب بند ہُ مؤمن کو اللہ تعالیٰ جنت عطا فرماتا ہے اور جنت اس کا گھر ،
جائے قرار لو شخ کا مقام بن جاتا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ بندے کو اس بات ہے محفوظ
فرما دیتا ہے کہ وہ اے اس گھر سے نکال کر کسی اور گھر میں جگہ دے۔ کسی اور
ٹھکانے کو شقل کرے اور دنیا کی طرف لوٹادے تو روز بر دزاور لمحہ لمحہ اے نئی نئ
نعتوں نے نواز تا ہے۔ رنگارنگ کے زیورات اور قتم قتم کی خلعتیں بخشتا ہے جن
کی ندائتاء ہے ، نہ غایت اور نہ اختتا م۔ جس طرح کہ بند ہُمؤ میں دنیا میں رہ کرروز
بر وزلحہ کمجے نفس اور خواہش ہے لڑتار ہاتھا۔

برورجہ کہ ساہور وہ سے رہاوہ ہوں ۔ رہاکافر، منافق اور اللہ کا نافرمان توجب انہوں نے دنیا میں نفس اور خواہش کے خلاف مجاہدہ ترک کیا۔ ان کی اتباع کی۔ شیطان کا کمامانا تو کفر، شرک اور دوسر ی طرح طرح کی رائیوں میں مبتلا ہو گئے۔ یہاں تک کہ کفر اور معصیت کی حالت میں انہیں موت آگئے۔ نہ اسلام لانے کی توفیق ہوئی اور نہ توبہ کرنے کا موقع ملا۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں اس آگ میں پھینک دیا جو کافروں کیلئے تیار کی گئی

ہے۔رب قدوس کاار شادہ۔

وَاتَّقُوْا النَّارِ الَّتِي أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِيْنَ (آل عران: 131) "اور چواس آگ سے جو تیار کی گئ ہے کافروں کیلئے"

جب الله تعالی ان نافر مانوں کو جنم رسید کرتا ہے اور جنم ان کا ٹھکاناان کا گھر اور ان کے لوٹے کی جگہ بنتی ہے اور آگ ان کی جلدوں اور گوشت کو کھا جاتی ہے تو انہیں نئ جلدیں اور نئے گوشت دے دیے جاتے ہیں۔ جیسا کہ رب قدوس کارشاد گرای ہے۔

كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَّلْنَا هُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا

(النباء: 56)

"جب بھی پک جائیں گاان کی کھالیں توبدل کردیں گے ہم انہیں کھالیں دوسری"

الله تعالی اخیس ایسے در دناک عذاب سے دوچار کرے گاکیونکہ انہوں نے دنیا میں الله تعالیٰ کی نافرمانی کرتے ہوئے اپنے نفوں اور خواہشوں سے موافقت کی ہوگی۔

اہل دوزخ کی جلدیں اور گوشت ہر لخطہ بلحظہ تازہ ہورہے ہو نگے تاکہ انہیں سخت سے سخت عذاب اور اہل جنت کو لمحہ بلحہ نئی نئی نعمتوں سے نواز اجائے گاتا کہ دہ زیادہ سے زیادہ ان نعمتوں سے لطف اندوز ہو شکیں۔

اس کامیابی کی اصل وجہ دنیا میں نفس سے مجاہدہ اور ترک موافقت ہے ہیں رسول اللہ صلی علیہ و آلہ واصحابہ و سلم کی اس حدیث طیبہ کامنہوم ہے۔

الدنيا مزرعة الآخرة ل "ونيا آخرت كي كيس ي ب

ا - ملاعلی قاری فرماتے میں کہ آگرچہ امام غزالی نے یہ حدیث الاحیاء میں نقل فرمائی ہے الکین میں اس سے واقف حمیں ہول و کھیے "الاسر ارا تمر فوعہ" نمبر 205میں کہنا ہول اس کی کوئی اصل خمیں۔ یہ علیہ السلام کا قول ہے۔

### مقادر کو مواقیت کی طرف لے جانے والا کتنامنصف ہے

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ دار ضاہ نے فرمایا : جب
اللہ تعالیٰ کی بعدے کی دعا قبول فرمالیتا ہے اور اس کی تمناپوری کر دیتا ہے تواس
ہے اللہ تعالیٰ کے ارادے ، نقد سر اور علم سابق پر کوئی حرف نہیں آتا۔ بلعہ جب
بعدے کی دعااللہ تعالیٰ کی مر اداور متعینہ دفت کے موافق ہوتی ہے تواللہ تعالیٰ دعا
قبول فرمالیتا ہے اور مقررہ ودفت پر بعدے کی ضرورت پوری ہو جاتی ہے۔ کیونکہ
اللہ تعالیٰ کے علم سابق اور نقد سر میں اس ضرورت کے پورا ہونے کا کیمی وقت تھا۔
اللہ تعالیٰ کے علم سابق اور نقد سر میں اس ضرورت کے پورا ہونے کا کیمی وقت تھا۔
اوھر وقت آپنچا۔ اوھر بعدے نے بارگاہ خداوندی میں دعاکر دی۔ دعااور قبولیت
کے وقت میں موافقت ہوگئی اور بعدے کی دعا کو قبول کر لیا گیا۔ اس سے بید لازم
نہیں آتا کہ بعدے کی دعا ہے اللہ تعالیٰ کاار ادہ تبدیل ہوگیا۔ یا نقد بریدل گئی۔ اللہ
تعالیٰ کاار شادگرائی ہے۔

كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَان (الرحمٰن :29) "ہرروزوہ ایک نی شان سے تجل فرما تاہے"

یعنی ده مقادیر کو مواقیت کی طرف لے جاتا ہے۔ دنیامیں محض دعا ہے اللہ تعالی کی کو کورور کرتا ہے۔ تعالی کسی کو تجھے نہیں دعا ہے کسی کی تکلیف کورور کرتا ہے۔ اللہ اور دہ جو حدیث میں آیا ہے کہ نبی کریم علی ہے نے فرمایا:

لاير دالقضاء الا الدعاءك

تواس کامطلب ہے کہ جس دعا کے بارے یہ فیصلہ ہو چکا ہو تا ہے کہ اس سے نقد ریدل جائے گی صرف ای سے نقد رید لتی ہے۔ ہر دعا سے نہیں۔ ای طرح کوئی مخض اپنے عمل کی مناء پر جنت میں نہیں جائے گابلحہ اللہ تعالیٰ کی

ا حرزی کی روایت کردہ حدیث کا گلزا ہے۔ پوری حدیث یوں ہے۔ "عمر میں اضافہ نہیں کرتی محرف نیک" یہ حدیث مسلم کی مسلم کی گئرا ہے۔ الجامع اللہ عنہ ہیں۔ ویکھے "الجامع السمح" حدیث نمبر 2139

رحمت کے طفیل اے بیہ سعادت نصیب ہوگی کیکن ہم حال مسلم امر ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے میروں کے در جات میں تفاوت ان کے اعمال کے تفاوت کی وجہ سے روار کھے گا۔ حضر ت عائشہ رضی اللہ عنها کی حدیث میں آیا ہے کہ:

إِنَّهَا سَأَلَتُ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَسَلَّمَ هَلْ يَدْخُلُ اَحَدُ الْجَنَّةَ بِعَمَلِهِ؟ فَقَالَ لَا بِل بِرَحْمَةِ اللهِ تَعَالَىٰ فَقَالَتْ وَلَا أَنْتَ؟ فَقَالَ "وَلَا آنَا الَّا

اَنْ يَتَعَمَّدُنِي اللهُ بُوحْمَتِهِ وَوَضَعَ يَدَهُ عَلَى هَامَتِهِ. اَ "آپ رضى الله تعالى عنها نے نبى كريم رسول الله صلى الله عليه وآله واصحابه وسلم سے دريافت كيا۔ كياكوئى اپنے عمل كى ماء پر جنت جائے گا؟ حضور صلى الله عليه وآله واصحابه وسلم نے فرمايا۔ نهيں بلحه الله كى رحمت كے طفيل حضرت عائشہ رضى الله تعالى عنها نے پوچھا۔ آپ بھى نهيں؟ فرمايا۔ ميں بھى نهيں۔ الله يه كه الله تعالى مجھے اپنى رحمت سے دُھانپ لے۔ (يه كتے ہوئے) آپ علي الله عالى الله عمرارك اپنے مراقد س پر ركھا"

اس کی وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ذہے کسی کا حق واجب نہیں ہے اور نہ ہی اللہ تعالیٰ پر لازم ہے کہ کسی عہد پوراکرے۔ بلعہ وہ جو چاہتا ہے کر تا ہے۔ جے چاہتا ہے عذاب ویتا ہے۔ جس پر چاہتا ہے دحمت فراتا ہے۔ جے چاہتا ہے نواز تا ہے۔ جو چاہتا ہے کر گذر تا ہے۔ اس سے پوچھا نہیں جاسکتا کہ کیا کہا۔ کیوں کہا۔ ہل وہ پوچھتا ہے جے چاہتا ہے اپ فضل واحسان سے بے حاب وزق ویتا ہے اپ خور کر دیتا ہے۔ حساب وزق ویتا ہے اپ عدل کی ناء پر محروم کر دیتا ہے۔

اور ایماکیوں نہ ہوعرش تا فرش سب ای کی ملکیت ہے۔اس کے علاوہ کوئی مالک وصانع نہیں ہے۔ فرمایا۔

هَلْ مِنْ حَالِقِ عَيْرُ اللهِ (فاطه: 3)

'کیاالله کے بغیر کوئی اور خالق بھی ہے؟"
اَلِلهٌ مَعَ اللهِ (النمل: 63)

'کیا کوئی اور خدا ہے الله تعالیٰ کے ساتھ؟"
هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِیًّا (مریم: 65)

'کیا تم جانے ہواس کا کوئی ہم مثل ہے؟"

قُلِ اللّٰهُمْ مَالِكَ الْمُلْكِ تُوْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَ تَنْزِعُ الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَ تَنْزِعُ الْمُلْكَ مِنْ تَشَاءُ وَ تُلْلِ مَنْ تَشَاءُ. المَلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَ تُلْلِ مَنْ تَشَاءُ. اللَّهْلَ فَي اللَّهْلِ اللَّهْ اللَّهْلَ فِي اللَّهْلِ وَتُخْرِجُ اللَّحَى مِنَ اللَّهْلِ وَتُخْرِجُ الْحَى مِنَ الْمَيْتِ مِنَ الْحَي . وَ تَوْزُقُ مَنْ تَشَاءُ الْمَيْتِ وَ تُخْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَي . وَ تَوْزُقُ مَنْ تَشَاءُ الْمَيْتِ مِنَ الْحَي . وَ تَوْزُقُ مَنْ تَشَاءُ

بغير حساب (آل عمران:26-27)

"(اے حبیب! یوں) عرض کرو۔ اے اللہ! مالک سب ملکوں

کے تو بخش دیتا ہے ملک جے چاہتا ہے اور چھین لیتا ہے ملک

جس سے چاہتا ہے۔ اور عزت دیتا ہے جے چاہتا ہے اور ذلیل

کر تا ہے جس کو چاہتا ہے۔ تیرے ہی ہاتھ میں ہے ساری

مطلائی۔ پیشک تو ہر چیز پر قادر ہے۔ توداخل کر تا ہے رات (کا
حسہ) دن میں اور داخل کر تا ہے دن (کا حسہ) رات میں۔

اور نکالتا ہے تو زندہ کو مردہ ہے اور نکالتا ہے مردہ کو زندہ

سے۔اوررزق دیتا ہے جے چاہتا ہے ہے حاب"

## سخی ہے کوئی فیمتی چیز ہی طلب کر

حضرت شیخ عبدالتقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه نے فرمایا : الله تعالی سے اس کے علادہ ادر تجھ نہ مانگ کہ دہ تیرے گذشتہ گناہ معاف فرمادے۔ آنے دالے دنوں میں معصیت سے مجفوظ رکھے۔ حسنِ عمل و فرمانبر داری کی توفیق دے۔ نوابی سے رکنے کا حوصلہ ، قضاء کی سختی پر صبر۔ مصائب و آلام پر برداشت ، عطاد مخشش پر شکر کی توفیق دے۔ پھر تیر اخاتمہ بالخیر کرے اور انبیاء ، مدیقین ، شھداء ، صالحین بہترین ساتھیوں کی شگت کی نعمت سے نواز دے۔

دنیاکاسوال مت کر بید دعانه کر که تیر بے فقر وافلاس کو غناو فراخی میں بدل دے بلحہ اس کی تقسیم اور تدبیر سے راضی ہو۔ دعامانگ که جس حالت میں جس مقام پر اور جس آزمائش میں تو ہے کچھے ثامت قدمی شخشے اور اس وقت تک تیر کے پاؤل میں لغزش نه آئے جب تک وہ خود تیر کی حالت نہ بدلے خودا کیک حالت سے دوسر کی حالت کی طرف تحقے منتقل نہ کرے۔ تو نہیں جانتا کہ اس فقر وافلاس اور اہتلاء و آزمائش میں کیا کیا مصلحتیں پوشیدہ ہیں۔ کیونکہ حقائق اشیاء کو وہی خوب جانتا ہے۔ مصالح دمفاسد کا حقیقی علم اس کی ذات سے خاص ہے۔

حفزت عمر رضی الله تعالی عنه کے بارے آیا ہے که آپ نے فرمایا: "مجھے اس ہے غرض نہیں کہ میری صبح کس حالت میں ہوتی ہے۔

پندیدہ حالت میں بانا پندیدہ حالت میں۔ کیونکہ میں نہیں جانتا بہتری ان دومیں سے کس حالت میں ہے '۔ آپ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بیبات اس لیے فرمائی کہ آپ راضی بر ضامتے اور اللہ تعالیٰ کی قضاء قدر سے مطمئن تھے۔

رب قدوس كاارشادى:

كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرُهٌ لَكُمْ وَعَسَى اَنْ تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى اَنْ تُحِبُّوا شَيْئًا

وَهُوَ شَرِّ لَكُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ وَ ٱنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ (البقره: 216)

"فرض کیا گیاہے تم پر جہاد اور دہ ناپندہے تہیں اور ہو سکتاہے کہ تم ناپند کروکسی چیز کو حالا نکہ دہ تمہارے لیے بہتر ہو اور ہو سکتا ہے کہ تم پند کروکسی چیز کو حالا نکہ وہ تمہارے حق میں بری ہو اور (حقیقت حال) اللہ ہی جانتا ہے اور تم نہیں جانے"

اس حالت پر قائم رہ یمال تک کہ تیری خواہش زائل ہو جائے اور تیر نشس کی سر کشی جاتی رہے۔وہ ذلیل، مغلوب اور تیرا تابع ہو جائے۔ پھر وہ وقت بھی آئے کہ تیرا ارادہ، تیری آرزونہ رہے۔ دنیا کی تمام چیزوں کا خیال تیرے دل سے نکل جائے۔ اور تیرے دل میں صرف اللہ کریم کا بسیر اہو صرف تیرے دل میں صرف اللہ کریم کا بسیر اہو صرف میں موب تیراول اس کی محبت کا چراغ روشن ہو۔ تیری طلب اور چاہت ہی ہو۔ جب تیراول غیر سے کلیۂ خالی ہو جائے گا تو تیجے ارادہ واپس مل جائے گا۔ اور تھم ملے گا کہ دنیا و آخرت کی نعمتوں سے حظ اٹھا۔ اب تو اللہ تعالیٰ سے اس کی ذات کو مائے گا۔ اس کے احکامات کی پیروی کی تو فیق طلب کرے گا۔ تسلیم ورضا کا سوال کرے گا۔

اگر د نیادی تعمقوں میں سے کچھ مل جائے گا توشکر کرے گااوران سے حظ الھائے گا۔ محروم رہا تو ناراض نہیں ہو گا۔ اور تیر باطن میں کوئی تبدیلی رونما نہیں ہو گا۔ اور تیر باطن میں کوئی تبدیلی رونما نہیں ہو گا۔ تیری طلب میں خواہش کو دخل نہیں تھا۔ کیونکہ خواہش وارادہ سے وخل نہیں تھا۔ کیونکہ خواہش وارادہ سے تو اللہ کا تو تیر اول خالی ہو چکا تھا۔ د نیا تیرا مقصود و مراد ہی نہیں رہی تھی۔ بلحہ تو اللہ کا فرمانبر دار تھااور اس کی فرمانبر داری میں سوال کررہا تھا۔

وہ مشتِ خاک آپ نے نہیں بلحہ اللّٰہ تعالٰی نے سیکی

نیکیوں پر اتر آنا، خود پہندی اور اعمال صالحہ پر صلے کا تقاضا کرنا کیو تکر بہتر ہو سکتا ہے۔ جبکہ ہر نیکی اللہ کی توفیق ،اس کی مدد ،اس کے فضل و کرم ،اس کی مشیت اور قوت سے سر انجام پائی۔ اگر تو گناہوں سے محفوظ رہا تو بھی اس کی حفاظت، حمایت اور اس کے بچانے سے محفوظ رہا۔

تونے ان نعمتوں کا شکر اداکہاں کیا؟ نجھے جن نعمتوں سے نوازا گیا کہاں ان نعمتوں کااعتراف کیا؟ (جب تونے نہ شکر کیانہ اعتراف کیا) تو پھر پیرر عونت کسی یہ جمالت کیوں؟

جس شجاعت اور سخاوت پر مختبے غرور ہے وہ تیری نہیں کسی دوسرے کی ہے۔ تونے دشمن کو قتل کیا تواپی طاقت کے بل یوتے پر نہیں بلحہ کسی دوسرے کی معاونت ،اس کی بہادرانہ ضرب اس میں شامل تھی۔اگر دونہ ہو تا تو دشمن کی مجائے تو خود خون میں لت پت گر ایرا ہو تا۔

تونے مال خرچ کیا تواس وجہ ہے کہ ایک کریم، سچے امانتدار نے کچھے صفانت فراہم کی۔اس نے یقین دہائی کرائی کہ خرچ کرے گا تو کچھے اس کا بہترین عوض اور بدلا ملے گا۔اگر وہ صفانت نہ دیتا۔ بہترین صلہ کا کچھے لا کچے نہ دیتا۔ تیرے ساتھ وعدہ نہ کرتا تو توایک دانہ بھی خرچ نہ کرتا۔ پھر کیوں تو محض اپنے فعل پر فخر وغرور کرتا ہے ؟

اپنی حالت سنوار نے کی کوشش کر۔اللہ کریم کاشکر اور نگاکر جس نے تیری مدد کی۔وہی دائی مدد کا مستحق ہے۔ نیک اعمال کوای کی طرف منسوب کر۔ نثر ومعاصی اور مذموم کا موں کواپنے نفس کی طرف منسوب کر۔ ظلم اور سوئے اولی کاار تکاب نفس کاکام ہے اس کوالزام دے کہ بیماس کامز اوار ہے۔ کیونکہ ہر شرکا منبع نفس ہے۔بد کاری اور پر ائی کا حکم نفس دیتا ہے۔اگر چہ تیر ااور تیر یہ فعل کا خالق اللہ ہے مگر پر ائی کا کاسب تو ہے۔ یہ تیرے کسبے و قوع پذیر ہوتی ہے۔ کسی عارف کاار شاد ہے ''ہر کام اگر چہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے سر انجام پاتا ہے۔ کسی عارف کاار شاد ہے ''ہر کام اگر چہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے سر انجام پاتا ہے۔ کسی عارف کا ارشاد ہے ''ہر کام اگر چہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے سر انجام پاتا ہے۔ کسی عارف کا ارشاد ہے ' ہر کام اگر چہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے سر انجام پاتا ہے۔ کسی عارف کا ارشاد ہے ''ہر کام اگر چہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے سر انجام پاتا ہے۔ کسی عارف کا ارشاد ہے ' ہر کام اگر چہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے سر انجام پاتا ہو آلہ واصحابہ و سلم نے فرمایا :

اَعْمَلُواْ وَقَادِبُواْ وَسَدِّدُواْ فَكُلُّ مُيَسَوَّ لِمَا خُلِقَ لَهُ لَكُ "عمل كرو الله كا قرب طلب كرواور نيكى كرو پس هركام اس كيلئے آسان ہوجاتا ہے جس كے ليے اسے پيدا گياہو" مجھے جس حالت ميں ركھا گيا ہے اسى ميں تيرى بھلائى ہے

حضرت شخ عبدالقادر جيلاني رضي الله تعالى عنه وارضاه نے فرمايا: لا

محاله تويام يد بوگايام اد

اگر تو مرید ہے توبار بر دار ہے۔ اور ہر مختی اور ہر قتم کا بو جھ اٹھانے کا مکلف ہے۔ کیونکہ توطالب ہے اور طالب کو مشقت پر مشقت بر داشت کرنا پڑتی ہے۔ اسے سخت جانی کا مظاہرہ کرنا پڑتا ہے۔ تب کمیں جاکر وہ مطلوب کو پہنچتا ہے۔ اور اپنی محبوب و پہنچتا ہے۔ اور اپنی محبوب و پہندیدہ چیز حاصل کرنے میں کامیاب ہوتا ہے۔

جان دمال ، اہل وعیال پر اگر مصیبت نازل ہو تو تخفی اس سے ہھاگنا نہیں جائے ہیں۔ سے ہماگنا نہیں جائے ہیں۔ میں میں عبد خود خود دور ہو جائے سارے حاق ، ہو جھادر در دو آلام اٹھ جائیں۔ ساری اذبیتیں ادر مصیبتیں ختم ہو جائیں۔ اور تمام رذائل ، نجاستیں ، گندیاں۔ سب محت و مشقت ، در دو غم دور ہو جائیں اور تو خلق اور اسباب کی احتیاج سے محفوظ و ماصون ہو کر محبوبانِ خد ااولیاء ولبدال کے گردہ میں شامل ہو جائے۔

اگر تومرادے تومعیبت کاشکوہ نہ کر۔اللہ تعالی کوالزام نہ دے کہ تھے مشکلات سے سامنا ہے۔ سب مصائب تھے مردان جفاکیش کے مراتب عالیہ تک پہنچانے کیلئے ہیں۔

ا ۔ اے امام ترادی نے "الجائع الصحح" میں (نبر 3111) حفرت ابن عمر رضی اللہ عننا ۔ ۔ ۔ افکل میسو لما حلق له" کے الفاظ صحح میں۔ کے الفاظ صحح میں۔

کیا تو پہند کرے گاکہ اس اعلیٰ مقام کو کھودے اور محبوبان خداکی فہرست میں تیرانام شامل نہ ہو۔ کیا تو کسی ادنی مقام پر اکتفاکر نے کا خواہاں ہے۔ کہ تجھے ان بلند یوں سے محروم رکھا جائے جن سے اللہ تعالیٰ نے اپنہ بدوں کو نوازا ہے۔ اور ان خلعتوں اور نعمتوں سے تو محروم رہ جائے جن سے ان لوگوں کو نوازا گیا ہے۔ تو اگر پستی پر راضی ہے تو بھی دہ کر یم تیرے لیے پستی کو پہند نہیں کر تا۔ واللہ یعملہ وائٹہ م لا تعلکہ ون (البقرہ : 216)

واللہ یعملہ وائٹہ م نامین جانے "
دہ تیرے لیے اعلیٰ وار ضع ،اصلی واسنی کا اختیار کر تا ہے اور تو ہے کہ اس دہ تیرے لیے اعلیٰ وار ضع ،اصلی واسنی کا اختیار کر تا ہے اور تو ہے کہ اس

اگر توبیہ کہے کہ فد کورہ تقلیم اور بیان کے مطابق مراد کو مبتلائے مصیبت کرنا کیسے صحیح ہو سکتا ہے حالا نکہ ابتلاء تو محبت کرنے والے کیلئے ہے۔ محبوب و مراد نواز اجاتا ہے نہ کر آزمایا جاتا ہے۔

تو کماجائے گاکہ ہمارا پہلا ہمان اغلب نظریے کو ہمان کرتا ہے۔ مشہور تو یمی ہے کہ محب کو آزمایا جاتا ہے لیکن مبھی البھا بھی ہوتا ہے کہ محبوب کو اہتلاء و آزمائش کے کشن مراحل سے گزار اجاتا ہے۔

اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ واصحابہ وسلم سید المحبوبین تھے۔ مگر آپ نے سب لوگوں سے زیادہ مصبتیں جھیلیں۔ آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ واصحابہ وسلم کاار شاد گرامی اس کی توثیق کرتا ہے۔

لَقَدْ أُخِفْتُ فِى اللهِ مَالَا يَخَافُ اَحَدٌ. وَلَقَدْ أُوذِيْتُ فِى اللهِ مَالَا يَخَافُ اَحَدٌ. وَلَقَدْ أُوذِيْتُ فِى الله وَ مَايُودْىٰ اَحَدٌ. وَلَقَدْ اَتَتْ عَلَىَّ ثَلَاثُونَ يُومًا مِنْ بَيْنِ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ وَ مَالِىَ وَلِبِلَالٍ طَعَامٌ يَاكُلُهُ ذُوكَبِدٍ إِلَّا

شَيْيةٌ يُواريهِ إِبْطُ بِلَالٍ لِي "میں اللہ کی راہ میں اس قدر خوف زدہ کیا گیا ہوں کہ اتا خوف زده کوئی نه موا مو گا۔ مجھے راہ خدامیں اس قدر اذیتیں دی گئیں کہ اتناکسی کونہ ستایا گیا ہو گا۔اور (ابیابھی ہواکہ ) مجھ یر تمیں دن اور راتیں گزر گئی مگر مجھے اور بلال کو کھانے کیلئے کوئی چیز میسرنہ آئی جے کوئی جاندار کھاسکتا۔ سوائے اس چیز كے جےبال كى بغل نے چھيار كھا ہوتا تھا" ر سول الله عليه كاليك اور ارشاد كرامي ہے۔ إِنَّا مَعَا شِورَ الْمَنْبِيَاءِ اَشَدُّ النَّاسِ بَلَاءً ثُمَّ الْمَثْلُ بِالْأَمْثِلِ عَلَى "ب سے زیادہ ہم گروہ انبیاء کو اہتلاء و آزمائش سے گزرنا يرا فرورجهدرجه دوس علوك أزماع كي انَا اَعْرَفُكُمْ بِاللهِ وَاَشَدُكُمْ مِنْهُ خَوْفًا اللهِ "میں تم سب سے زیادہ اللہ کاعر فان رکھنے والا اور سب سے زيادهاس عدر في والاجول"

اپنے محبوب کو کس قدر مشکلات کی بھٹی سے گزارا۔ اپنے مراد اور مطلوب کو کس قدر خو فناک حالات میں مبتلار کھا۔ یہ سب کچھ بلاد جہ نہیں تھا۔ اس سے مقصود جنت میں اعلی دار ضع مقامات پر فائز کرنا تھا۔ جیسا کہ ہم اشارہ کر آئے ہیں۔ کیونکہ جنت میں اعلی در جات اور ار فع منازل دنیا میں نیک اعمال کی وجہ سے عطاکے جاتے ہیں۔

ا س مدیث کوام ترندی نے "الجامع الصحیح" میں حضرت انس رضی اللہ تعالی عند سے روایت کر کے نقل کیا ہے۔ (نمبر مدیث 2472) یہ مدیث سیح ہے۔

٢ اس کى تخ جى پہلے ہو چکى ہے۔اور يہ حديث حن سيح ہے۔

۲ اس کی تخ یک یملے ہو چکی ہے۔اور یہ مدیث سی ہے۔

دنیاآخرت کی تھیتی ہے۔اوامر کی اوائیگی اور نواہی سے اجتناب کے بعد انبیاء واولیاء کے اعمال صبر ور ضااور حالت بلامیں موافقت پر مبنی ہوتے ہیں۔پھر انہیں ان مصائب و آلام سے نجات دیکر انعام واکر ام سے لبد لآباد تک نواز اجاتا ہے۔ روز قیامت کی فکر انسان کو دوسر ول سے میگانہ بنادے گی

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه نے فرملیا: دیندار طبقه میں سے جولوگ دینی ضروریات نماز جمعه اور دوسری نماز مجگانه کیلئے یا ضروریات دینوی کیلئے بازاروں میں جاتے ہیں۔

تو آن میں سے کچھ تو ایسے ہوتے ہیں جو بازار جاکر طرح طرح کی شھوات دلذات کو دیکھتے ہیں تو یہ چیزیں انہیں اپنی طرف متوجہ کر لیتی ہیں وہ انہیں دل دے بیٹھتے ہیں اور فتنہ میں مبتلا ہو جاتے ہیں۔ یہ چیز ان کی بربادی ، ترک دین، پاکبازی کا سبب بن جاتی ہے۔ وہ طبیعت کی موافقت پر اتر آتے ہیں۔ خواہشات کی اتباع کرنے لگتے ہیں ہاں اگر اللہ تعالی ایخ فضل و کرم سے ان کی دشکیری فرمائے۔ انہیں محفوظ رکھے اور صبر و تحل کی توفیق دے وے تو وہ محفوظ رہے اور صبر و تحل کی توفیق دے وے تو وہ محفوظ رہے جیں اور بھوسے نہیں۔

دوسر اگردہ ان لوگوں کا ہے جن کی دنیادی تعمتوں پر جب نظر پڑتی ہے اور ہلاک ہونے کے قریب ہوتے ہیں فورا اپنی عقل اور دین کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ دل کو مضبوط کر لیتے۔ تکلفااستقامت اختیار کرتے ہیں اور دنیا کو ترک کرنے کا کڑوا گھونٹ پی لیتے ہیں طبیعت اور خواہش کے خلاف جنگ لڑتے ہیں۔ ایسے لوگوں کے لیے آخرت میں ہوا اجر لکھا جاتا ہے۔

حدیث مبارکہ میں ہے کہ آپ علیہ نے فرمایا:

يكتب للمؤمن بترك الشهوة عند العجز عنها او عنه القدرة عليها سبعين حسنة المجمع يومديث شيس للي- "بدهٔ مؤمن کوترک شهوت پر ستر نیکیال ملتی ہیں۔خواہوہ ترک شهوت سے عاجز ہویاس پر قدرت رکھتا ہو"۔

تغیر اگر دہان لوگوں کا ہے جو ان نعمتوں سے پوری طرح لطف لیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم کے ساتھ انہیں حاصل کرتے ہیں۔ کیونکہ ان کو اللہ تعالیٰ نے دنیاوی مال و متاع سے حظ وافر عطافر مار کھا ہو تا ہے۔ وہ ان نعمتوں سے لطف اندوز ہوتے ہیں اور اس پر اس کر یم کا شکر او اگرتے ہیں۔

چوتھاگروہ ان لوگوں کا ہے جو دنیوی چیزوں کو دیکھتے ہیں لیکن ان سے
کوئی اثر قبول نہیں کرتے۔وہ ماسوااللہ ہے اندھے بن جاتے ہیں۔انہیں اللہ تعالیٰ
کے علاوہ اور کچھ نظر ہی نہیں آتا۔وہ ہمرے ہو جاتے ہیں اور غیر کی آواز کو سن
نہیں پاتے وہ اپنے مقصود و مطلوب ہیں اس طرح مشغول ہوتے ہیں کہ غیر کی
طرف نگاہ کرنے کی فرصت ہی نہیں رکھتے۔وہ خلق ہے اس قدر لا تعلق ہو پچکے
ہوتے ہیں کہ دکھے کر بھی کچھ نہیں دکھتے۔ آپ پو چھیں کہ بازار میں کیا دیکھا تو
کہیں گے کہ اس کے سواء تو جمیں کچھ نظر ہی نہیں آیا۔

بے شک انہوں نے بازار میں بھر ی د نیادی نعمتوں کو دیکھا۔ مگر دل کی آئی ہے نہیں ظاہری آئکھوں ہے دیکھا۔ دل جمال یار کے مزے لوٹنا رہا۔ اس لیے وہ دیکھ کر بھی کچھ نہ دیکھ پائے۔ دو سرے لفظوں میں یوں کہنا چاہیے کہ انہوں نے صورت کو دیکھا مگر معنی ہے لا تعلق رہے۔ انہوں نے ظاہر کو دیکھا مگر اشیاء کے باطن ہے اندھے نے رہے۔ ظاہر کی طور پر توان کی آئکھیں بازار کی چیز وں کو دیکھ رہی تھیں لیکن در حقیقت نگاموں میں اللہ کر یم کے جلوے ہے ہوئے تھے۔ انہیں ہر طرف اللہ تعالی کا جلال وجمال نظر آرہا تھا۔

پانچواں گروہ ان لو گوں کا ہے جن کے دل میں اللّٰہ کی مخلوق کا در دہو تا ہے جب وہ بازار میں داخل ہوتے ہیں تو یہ جذبہ شفقت انہیں لذات دنیوی سے مگانہ کر دیتا ہے۔بازار میں داخل ہونے سے لیکر نکلنے تک وہ خلق خداکیلئے دعا، استغفار، رحمت، شفاعت اور شفقت کاسوال کرتے رہتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی مخلوق کود کھے کران کادل جل المصالح ۔ آئکسیں اشک بار ہو جاتی ہیں۔ زبان اللہ تعالیٰ کی حمد و شاکر نے لگتی ہے۔ اور وہ اللہ تعالیٰ کی عطاکر وہ النہ تعالیٰ کا شکر ادا کر تا ہے۔ یہی وہ لوگ ہیں جو خلق خد الور بعیوں پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے کو توال اور محافظ ہوتے ہیں۔ اگر آپ چاہیں تو انہیں عارف، لدال ، زاہد عالم ، اعیاں ، او تاد ، محبوب، مر اوز مین میں اللہ کے نائب، سفر اء ، حقیقت شناس ، ہادی ، محمد کی ، ماہر اور مرشد کہ سے تے ہیں۔ ایسے لوگوں کریت احمر اور نادر الوجود ہیں۔ وضوان ماہر اور مرشد کہ سے علیہ میں۔ ایسے لوگوں کریت احمر اور نادر الوجود ہیں۔ وضوان الی الله وصلواته علیہ میں وعلیٰ کل مومن مرید لله عزوجل وصل الی

الله تعالیٰ کی نعمتیں بھی اہتلاء و آزمائش بیں اور اس کا محروم کرنا بھی امتحان ہے

حضرت میخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالیٰ عند نے ارشاد فرمایا: الله تعالیٰ عند نے ارشاد فرمایا: الله تعالیٰ بھی اپنے کسی بندے کو دوسر ول کے عیوب پر مطلع فرمادیتا ہے۔جب دہ بند دوسر ول کے جھوٹ، دعاوی۔ افعال واقوال اور باطن و نیت کے شرک سے آگاہ ہو جاتا ہے تواپنے رب،اس کے رسول اور دین کے بارے غیرت کا مظاہرہ کر تا ہے۔ اس کا دل غیرت دین سے جل اٹھتا ہے اور پھر وہ اس کا اظہار بھی کر پیٹھتا ہے۔ اس کا دل غیرت دین ہے۔ اس کا دل خیرت و بن

شرک کے ساتھ توحید کا دعویٰ کیے ہو سکتا ہے شرک کفر ہے اور قربِ حق ہے انسان کو دور کرنے کا موجب ہے۔ یہ شیطان تعین دشمنِ خداکی صفت ہے۔ یہ منافقین کاوطیرہ ہے جنہیں جنم کے سب سے نچلے درجہ میں ہمیشہ کیلئے جلنا ہے۔ غیر تِد بی کی دجہ سے اللہ تعالیٰ کاولی ایسے بدخت کی کارستانیوں کو کیلئے جلنا ہے۔ غیر تِد بی کی دجہ سے اللہ تعالیٰ کاولی ایسے بدخت کی کارستانیوں کو

عیاں کر تاہے۔ اس کے عیوب افعال خبیثہ اور اس کے جھوٹے دعادی کی کلی کھولتا ہے۔ اور لوگوں کو ہتا ہے کہ صدیقین کے احوال اور فنافی القدر کے اس کے تمام دعوے محض جھوٹ ہیں۔ یہ سب کچھاس کے مکر وفریب کے جال کو تار تار کرنے اور اس کی ایک وجہ یہ بھی ہوتی ہے لورائے نقیحت کرنے کی غرض سے ہوتا ہے۔ اور اس کی ایک وجہ یہ بھی ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے فعل کو اس پر غلبہ ہوتا ہے وہ ای کے ارادے سے گفتگو کر رہا ہوتا ہے۔ وہ اس جھوٹے افتر اپر واز پراپ غصے کا اظہار کر رہا ہوتا ہے۔

لوگاہے غیبت خیال کر بیٹھے ہیں۔اور کہتے ہیں کہ اللہ کادوست لوگوں کی غیبت کر رہاہے۔حالا نکہ یہ ممنوع ہے۔ کیا یہ شخص دوسر وں کی پیٹھ پیچھے غیبت

جوئی کردہاہے۔

کو گول کے حق میں یہ اعتراض بہتر خارت نہیں ہو تابلحہ حسبِ ارشاد ربانی زیادہ نقصان کا موجب بنتاہے۔

> وَ اِثْمُهُمَا اكْبُورُ مِنْ نَفْعِهِمَا (البقره: 219) "اوران كا گناه بهت يواب أن كے فائدے سے"

ظاہر میں توبیر اکی ہے نفر ت کا اظہار ہے لیکن حقیقت میں اللہ تعالیٰ کی عاراضگی کا سبب اور اس پر اعتراض ہے۔ پس معرولی کی حالت جرت و تو قف میں بدل جاتی ہے۔ اسے سکوت وہر داشت چاہیے تھا اور اللہ تعالیٰ کے اس ولی کی بات کی تاویل لازم تھی نہ کہ اعتراض اور اللہ کے ولی پر جھوٹا طعن۔ اور بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ولی کی ناراضگی اور غصہ اس شخص کی اصلاح کا سبب بن جو تا ہے۔ اور جمالت و جرت ہے وہ تا ہے۔ افراق رؤیلہ سے مجتنب ہو جاتا ہے۔ اور جمالت و جیرت سے رجوع کر لیتا ہے۔ افراق رؤیلہ سے مجتنب ہو جاتا ہے۔ اور ممتکبر شخص کے لئے باعث خشش عامت ہوتی ہے۔

وَاللهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إلى صِراطٍ مُسْتَقِيْمٍ (النور:46). "اورالله تعالى پنچاتا ب جے چاہتا ہے سيد هى راه تك"

### روشن چراغ کا پید دیتے ہواد خوشبوکلیوں کا

حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا: ایک عقلند انسان سب سے پہلے اپی ذات اور جسمانی ترکیب میں غور و خوض کر تا ہے۔ پھر تمام مخلو قات اور موجودات میں فکرو تامل کر تا ہے۔ انفسی و آفاقی بید دلا کل اسے خالق وصافع کا پیتہ دیتے ہیں کیونکہ صنعت صافع پر اور قدرتِ محکمہ فاعلِ محیم پر دلالت کرتی ہے۔ سب اشیاء کاوجود الله کریم کی قدرت کی مر ہون منت ہیں۔ دلالت کرتی ہے۔ سب اشیاء کاوجود الله تعالی عنه نے آیت کریمہ وسنحور آگئم مافی الله تعالی عنه نے آیت کریمہ وسنحور آگئم مافی السمون و مَافی الله ص جَمِیْعًا مِنْهُ وَسَحَور آگئم مافی السمون و مَافی الله ص جَمِیْعًا مِنْهُ (الحاشمہ دیل)

"اوراس نے منخر کردیا تمہارے لیے جو کچھ آسانوں میں ہے اور جو کچھ زمین میں ہے سب کاسب اپنے تھم سے"

سے کی معنی مراد لیا ہے۔ فرماتے ہیں۔ ہر چیز اللہ تعالیٰ کے اساء میں سے کی اسم کی مظہر ہے۔ اور ہر چیز کا نام و نشان اس کے نام کے اثر ہے ہے۔ (اے انسان!) تو خود اللہ تعالیٰ کے اسماء، اس کی صفات اور اس کے افعال کا پر تو ہو اس کے علاوہ کچھ نہیں۔ قدرتِ حق میں پوشیدہ اور حکمتِ اللی سے ظاہر ہے۔ حق سبحانہ اپنی صفات کے ذریعے ظاہر ہے اور اپنی ذات کے اعتبار سے پوشیدہ ہے۔ وات صفات کے پردول میں مخفی جب کہ صفات افعال کے پردول میں بوشیدہ ہیں۔ وہ علم کو اپنے ارادہ سے ظاہر فرما تا ہے اور ارادہ کو حرکات سے عیال کرتا ہے۔ اپنے کام کو اور کاریگری کو پوشیدہ فرمایا اور پھر اپنے ارادہ سے صفحت کو عیال کردیا۔ وہ اپنی ذات میں غائب اور حکمت اور قدرت میں ظاہر ہے۔ اس جیسی کوئی چیز نہیں۔ وہ سب پچھ سننے والا اور دیکھنے وا لا ہے۔ حضرت این اس جیسی کوئی چیز نہیں۔ وہ سب پچھ سننے والا اور دیکھنے وا لا ہے۔ حضرت این

عباس نے اس کلام میں ان اسر ار و معرفت کو ہیان فرمایا ہے جو صرف ایسے دل پر ظاہر ہو سکتے ہیں جس میں اللی نور ضو فکن ہو۔ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنماوہ شخصیت ہیں جن کے بارے نبی مکر م علیہ نے بارگاہ خداد ندی میں دعا فرمائی اور النجاکی۔ اے اللہ انہیں دین کی سمجھ عطافر مااور انہیں تاویل کاعلم عطاکر۔ النجاکی۔ اے اللہ تعالیٰ جمیں ان کے فیوض ویر کات ہے مستفیض فرمائے اور ہماراحشر انہیں یا کان امت کے ساتھ ہو۔ آمین۔

# ہرامر کی ایک حقیقت ہوتی ہے اور ہر عمارت کے ستون

حضرت شیخ رضی اللہ تعالی عنہ وارضاہ نے فرمایا: میں تہمیں وصیت
کر تا ہوں کہ اللہ تعالی ہے ڈر تے رہنا۔ اس کی فرما نبر داری کرنا۔ ظاہری شریعت
کو لازم پکڑنا اپنے دل ہے ہر رائی نکال دینا۔ جو دو تخی اور خوش طلقی کا مظاہرہ کرنا
کسی کو تکلیف نہ دینا۔ فقر وافلاس اور تکالیف پر صبر کرنا۔ مشائح کی عزت و تھریم
کرنا۔ بھائیوں ہے حسن معاشر ہ رکھنا۔ چھوٹوں اور بردوں کو نصیحت کرنا عداوت
اور نفر ہ کو ترک کرنا۔ ایٹارہ قربانی اختیار کرنا۔ ذخیر ہانداوزی ہے چنا۔ بروں کی
صحبت ہے احتراز کرنا۔ دین ور نیا کے کا موں میں ایک دوسرے کی مدد کرنا۔
حقیقت یہ ہے کہ اپنے ہم جنسوں ہے بنیازین جا۔
حقیقت یہ ہے کہ اپنے ہم جنسوں ہے بنیازین جا۔

تصوف کا تعلق قبل و قال سے شیں۔ یہ نعت ریاضت سے ہاتھ آتی ہے۔ اس کیلئے بھوک سمناپڑتی ہے۔ مالوفات و متحسنات ترک کرنے پڑتے ہیں۔ کسی درویش سے نثر دع میں علم وادب کا مطالبہ نہ کر۔ اس سے نرمی اور محبت کا روید اختیار کر۔ کیونکہ یہ مطالبہ اسے وحشت میں ڈال دے گاور رفتی ونرمی انس و

محبت كانتيجہ ہوگی۔ اللہ تضلتوں پر منی ہے۔
سخاوت ابراہیم علیہ السلام
رضائے اسحاق علیہ السلام
مبر الیوب علیہ السلام
اشار ، زکریاعلیہ السلام
غرمتِ مجی علیہ السلام
خرقہ یوشی موسی علیہ السلام
سیاحت عیسی علیہ السلام

اور فقرِ سيدِ نادنبِينا محمد صلى الله تعالى عليه وعلى آله واصحابه وسلم

لوگول ہے حسن خلق برتے

حضرت میخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دارضاه نے فرملا: میں ممہیں دصیت کرتا ہول کہ اغتیاء سے ملنا تو خود داری بر تنا۔ فقراء کے ساتھ عاجزی اور انکساری سے پیش آنا۔ نذلل داخلاص اختیار کرتا لیعنی الله تعالی کوہمہ وقت

ا مرید کی تربیت میں مشائخ تدریخ کا خاص خیال رکھتے۔ حفرت فیخ عبدالحق محدث والوی فرماتے ہیں کہ ہمارے والوی فرماتے ہیں کہ ہمارے تنظیم کرمہ میں ہمارے فیخ کی محبت میں رہنے لگا۔ واڑھی ندر کھنے کی وجہ سے دوسرے درویشوں نے اسے بر اجھلا کہا۔ فیخ کے محبت میں محبت سے محروم ہوجائے نے فرایا ایسانہ کرو۔ تماری بیا تیں اسے متو حش کردیں گی اوروہ میری محبت سے محروم ہوجائے گا۔ آپ نے اس سے بیوی محبت ورواواری کابر تاؤر کھالورایک دن فرمایا کہ بیٹا! یہ کام بر اے۔

میرے شخ طلبہ کی تربیت میں اس بات کا خاص کاظ فرمائے۔ ترک سنت کویر اسجھتے گر
کی طالب علم اور مرید پر مختی نہ فرمائے۔ ہمیشہ پندو نصائے سے سنت کی اہمیت کو اجا گر فرمائے اور ایے
دل نشین اور محبت بھرے انداز میں نصیحت کرتے کہ ترک سنت پر ندامت محسوس ہوتی۔ ایک بار
کچھ لوگوں نے مختی کرنے کا مشورہ دیا۔ تارک سنت کودار العلوم سے اکال دینے کا مشورہ دیا کہ یہ چیز
دین کے طلبہ کو زیبا نمیں گر آپ نے یہ مشورہ قبول نہ کیا کہ یمال سے نکلنے کے بعد یہ فرائف بھی
ترک کرنے لگیں گے۔

حاضر وناظر یقین کرنا۔اسباب کے پیدا کرنے میں اللہ کو الزام نہ دینا۔ہمیشہ اس کے حضور اپنی ناتوانی اور محتاجی کا اظہار کرتے رہنا۔باہمی محبت پر بھر وسہ کرتے ہوئے اپنے دوست کے حق کوضائع نہ کرنا۔

فقراء کی صحبت میں تواضع ، حسن ادب اور سخادت کا خاص خیال رکھنا۔ نفس کشی میں گے رہنا یہاں تک کہ مجھے زندگی مل جائے اللہ تعالیٰ کے قریب ترین وہ شخص ہے جولوگوں میں سب سے زیادہ حسن خلق رکھتا ہے۔ بہترین اعمال غیر اللہ سے دل کو خالی کرنااور خلق کی طرف عدم التفات ہے۔

یر میں ہے۔ اور دنیامیں دوچیزیں تیرے کیے گئی ہیں۔ ایک فقیر کی صحبت اور دوسرے اللہ کے کسی دوست بندے کی خدمت فقیر سے مرادوہ شخص ہے جولوگوں سے کچھ نہ چاہتا ہو۔

ا پے سے کمتر پر سختی اور دہد بہ کمز دری ہے۔ اپنے سے بلند مرتبہ پر دہد بہ فخر اور اپنے جسر کسی شخص مرسوئے خلقی ہے۔

اپنے جیسے کسی شخص پر سوئے خلقی ہے۔ فقر اور تصوف کالب لباب جہد مسلسل ہے۔اس میں کسی کھوولعب کی گنجائش نہیں۔اللہ تعالیٰ جمیں اور آپ کو توفیق عطافرمائے۔

### ضبط نفس مسر تول كاذر بعدب

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا :اب الله کریم کے دوست تجھ پر الله تعالی کی یاد لازم ہے کیونکہ یہ عبادت ہر بھلائی کو جامع ہے۔ الله کی رسی کو مضبوطی سے تھام لے کیونکہ یہ ہر نقصان سے بچنے کا ذریعہ ہے۔ الله کی رسی کو مصائب و آلام کیلئے تیار رکھ۔ تاکہ جب فیصلے کی گھڑی آئے اور کوئی ناخو شگوار واقعہ رونما ہو تو تو سر تسلیم ورضا جھکا سکے۔ زندگی میں بار ہا مصائب کا سامنا کرنا پڑتا ہے ایسے میں الله کے فیصلے پر راضی رہنا سود مند ثابت

جان لے کہ بچھ سے تیری حرکات و سکنات کے بارے یو چھاجائے گا۔
اب جو چیز بہتر ہے اسے اپنا لے اور فضول و لا یعنی امور سے اجتناب کر۔
تچھ پر اللہ تعالیٰ ، اس کے رسول اور حاکم کی اطاعت لازم ہے۔ فرماز وا
کے تمام حقوق اواکر اور اس سے اس کے فرائض کی اوائیگی کا مطالبہ نہ کر اور ہر
حال میں اس کے لیے دعا گور ہے۔

مسلمانوں کے بارے حسن طن رکھے۔ اور ان کے بارے اچھا سوچے۔ بھلائی کے ہرکام میں ان سے تعاون کیجئے۔ الی حالت میں تیری رات نہ گزرے کہ کسی کے بارے تیرے دل میں کدورت، بفض یابری سوچ ہو۔ جو تچھ پر ظلم کرے اس کیلئے تودعا کراور نظر ہمیشہ اپنے پروردگار پررکھ۔

اکلِ حلال کی کوشش کر۔ عرفانِ النی ہے تھی دامن ہے تواس بارے اہلِ علم سے بوجھ ادراللہ عزوجل سے حیاء کر۔

همنشینی خدااختیار کر۔دوسروں سے تعلق بھی ای کی رضا کی خاطر ہو۔
ہر ضبح صدقہ و خیرات کر۔ شام ہو تو اس دن رحلت پانے والے
معفرت کر۔ نماز مغرب پڑھ کراسخارہ کی دعا کر اور دس بار
ضبح وشام اللهم اجونا من الناد کاور دکر۔

ان آیات کریمه کاسورت کے اختام تک وروضروری ہے۔ اَعُوْدُ بِاللهِ السَّمِیْعِ الْعَلِیمْ مِنَ الشَّیْطَنِ الوَّجیْمِ "هُوَ اللهُ الْفَیْ فَ اللهُ اللهُو

الله توفیق دینے والا اور مدد فرمانے والا ہے۔ کیونکہ الله اعلیٰ و عظیم کے علادہ کسی کے پاس قوت وطاقت نہیں کہ انسان نیکی کرے بایر ائی ہے ہے۔

## محبوب کے پاس اکیلے آ

حضرت شیخ رضی اللہ تعالی عنہ نے فرمایا: اللہ تعالی کے ساتھ اس
طرح کا تعلق رکھ کہ گویا مخلوق ہے ہی نہیں۔ اور خلق سے بوں تعلق ہو کہ گویا
نفس کا وجود ہی نہیں۔ جب تو اللہ تعالی سے بلا خلق تعلق رکھے گا تو توحید میں
کامل ہو جائے گا اور ہر ایک سے فانی بن جائے گا۔ اور جب خلق سے بلا نفس تعلق
قائم کرے گا تو انصاف کرے گا تقویٰ کی راہ چلے گا اور مشقتوں سے جائے گا۔
مائم کرے گا تو انصاف کرے گا تقویٰ کی راہ چلے گا اور مشقتوں سے جائے گا۔
مائم کا مثابدہ کرے ۔ افسانی خواہشات زائل ہو جائیں اور اس مقام تک رسائی
عالم کا مثابدہ کرے جمال اللہ کا تھم پایا جاتا ہے اور اس کی قربت میسر آتی ہے۔ تب
عاصل کرے جمال اللہ کا تھم پایا جاتا ہے اور اس کی قربت میسر آتی ہے۔ تب
عاصل کرے جمال اللہ کا تھم پایا جاتا ہے اور اس کی قربت میسر آتی ہے۔ تب
عاصل کرے جمال اللہ کا تھم پایا جاتا ہے اور اس کی قربت میسر آتی ہے۔ تب
عاصل کرے جمال اللہ کا تھم پایا جاتا ہے اور اس کی قربت میسر آتی ہے۔ تب
عام کا دو و حشت کی جگہ انس لے لی گی۔

اے دوست! یمال خلق ہے اخالق ہے۔ خالق کواختیار کرلیا ہے تو پھر کہ۔۔ فَإِنَّهُمْ عَدُو ؓ لِیْ اِلَّا رَبَّ الْعَالَمِینَ (الشعراء: 77) ''پس وہ سب میرے دشمن ہیں سوائے رب العالمین کے''

مينها كيل

حضرت فیخ رضی اللہ تعالی عنہ دار ضاہ نے اس کے بعدیہ فرمایا:
جس نے اللہ کی محبت کامزہ چکھ لیا اے اس کاعر فان نصیب ہو گیا کسی
نے حضرت سے پوچھا۔ جس شخص پر تعنی صفر اغالب ہو وہ شیر بنی یعنی اللہ کی
محبت کامزہ کیسے محسوس کرے گاتو آپ نے فرمایا۔
وہ اپنے دل ہے شہو توں کو زائل کر دے۔
اے دوست! جب مؤمن عمل صالح کرتا ہے تو اس کا نفس قلب میں

تبدیل ہو جاتا ہے۔ پھر قلب سرین جاتا ہے۔ سر فنا ہو تا ہے۔ اور فنادجود میں مقلب ہو جاتا ہے۔

# خود سپر دگی اختیار کر محفوظ رہے گا

حفرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا: دوستوں کے لیے ہر دروازہ کھلا ہو تاہے۔

اے دوست! فنا یہ ہے کہ دیدۂ شہود سے تمام خلق معدوم ہو جائے۔ تیری طبیعت طبع ملائکہ میں تبدیل ہو جائے۔ پھر یہ طبع ملائکہ بھی فناہو جائے پھر تو منھاج اول کے ساتھ مل جائے۔ اس مقام پر تیر ارب مجھے پلائے گاجو پلائے گا۔اور تجھ میں یوئے گاجو یوئے گا۔

اگر اس مقام تک رسائی چاہتا ہے تو اسلام قبول کر۔ پھر اللہ تعالیٰ کے سامنے اپنی گردن جھکا دے۔ پھر اللہ کے بارے علم حاصل کر۔ اس کے بعد معرفت حق حاصل کر اور اس سے اگلے درجے میں اپنے وجود کو اس کی ذات کے ساتھ باتی کرلے۔

زھدا کی گھڑی کا عمل ہے۔ تقویٰ دوساعتوں کااور معرفت ہمیشہ کا۔

#### معاريح كمال

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عنه دار ضاه نے فرمایا : اللِ مجاہدہ دمحاسبہ اور اولی العزم مستوں کی دس خصلتیں۔ تم بھی انہیں اپناؤ۔ ان دس خصلتوں کو اختیار کردگے اور باذن اللہ ان پر کار بند ہو جاؤ کے توبارگاہ اللی ہے منازل شریفہ پاؤگے۔

ا۔ ان دس خصلتوں میں سے پہلی خصلت یہ ہے کہ انسان اللہ تعالیٰ کے نام کی بچی ہویا جھوٹی فتم نہ اٹھائے نہ ہی جان یو جھ کر اس گناہ کا ارتکاب کرے اور نہ بھول کر کیونکہ جب دہ فتم نہ اٹھانے کا پختہ ارادہ کرلے گااور اس کا اپنے آپ کو نہ بھول کر کیونکہ جب دہ فتم نہ اٹھانے کا پختہ ارادہ کرلے گااور اس کا اپنے آپ کو

عادی منالے گا تواس سے سموا بھی یہ فلطی نہیں گی۔ اور اللہ تعالیٰ اس کے لیے اپنے انوار و تجلیات کے دروازے کھول دے گا۔ دہ اس کے فوائد کو اپنے دل میں محسوس کرے گا۔ اور زیادہ پر عزم ہو جائے گا۔ جانے دالے اس کی تعریف کریں۔ پڑوی تکر یم مجالائیں گے۔ حتی کہ دوست و آشنا اقتداء کرنے لگیں گے۔ اور دیکھنے والے م عوب ہو جائیں گے۔

۲۔ دوسری خصلت بیہے کہ جھوٹ سے اجتناب کرے۔نہ کمی کو دھوکہ دینے کی غرض سے جھوٹ یو لے اور نہ ہی مزاح کے طور پر۔ کیونکہ جب انسان جھوٹ سے مکمل اجتناب کر لیتا ہے۔اور دل میں عمد کر لیتا ہے کہ خلاف واقع بات نہیں کرے گا تووہ می کا عادی بن جاتا ہے۔ ہر صورت اس کے منہ سے مج صادر ہوتا ہے۔جس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ اس کے سینے کو کھول ویتا ہے۔ سچائی اس کے علم کوصاف وشفاف کر دیتی ہے۔اور کذب سے بول لا تعلق موجاتاہے کہ گویادہ اس برائی ہے واقف ہی نہیں۔جب دہ کسی دوسرے تحض ہے جھوٹی بات سنتاہے تواہے بردی معیوب لکتی ہے۔ اور دل میں اسے بہت براسمجھتا ہے۔ اگروہ جھوٹ سے احتراز کی دیما کرتا ہے تواللہ تعالی اسے اس کابد لاعطافر ماتا ہے۔ تیسری خصلت یہ ہے کہ جب انسان کیسی سے دعدہ کرے تواسے پوراکرے اور وعدہ خلافی نہ کرے۔ یا پھر کسی سے وعدہ ہی نہ کرے۔ ایفائے عهد ایک مفید خصلت ہے۔ اور یہ چیز بہترین رویے کی غمازی کرتی ہے۔ وعدہ خلافی جھوٹ ہے۔جب بعد ہ ایفائے عہد کی خصلت کو اپنالیتا ہے تو اس کیلئے سخاوت اور محبت کا دروازہ کھل جاتا ہے۔دوست اسے پیند کرتے ہیں اور اللہ تعالی اپنی زبان قدرت ے ان کی مدح وستائش کرتا ہے۔

ے ہن ال مرب و من و بہت ہے کہ انسان خلق خداکو ملامت نہ کرے۔ چھوٹی سے چھوٹی سے چھوٹی کا خلق کا کو ملامت سے اجتناب ابرار و صدیقین چھوٹی مخلوق کو بھی تکلیف نہ دے۔ کیونکہ ملامت سے اجتناب ابرار و صدیقین کے اخلاق میں سے ہے ایسے شخص کا انجام اچھا ہوتا ہے۔ وہ دنیا میں اللہ کی امان

میں رہتا ہے۔ اور آخرت میں اس کے لیے بوٹ در جات تیار رکھے جاتے ہیں۔ اسے ہلاکت کے گڑ ہوں میں گرنے سے بچالیا جاتا ہے۔ مخلوق کے شر سے اللہ کریم اسے سلامتی عطا فرما تا ہے۔ اپنے بعد دل پر مهر بانی کرتے ہوئے اے رزق عطاکر تا ہے۔ اور اسے اپنا قرب عشتا ہے۔

۵۔ پانچویں خصلت بیہ ہے کہ انسان کی کیلئے بددعانہ کرے۔اگردہ زیادتی کر دے تو بھی اس سے سلسلہ کلام بندنہ کرے۔نہ اس سے انتقام لے۔اللہ تعالیٰ کی خاطر اس پر صبر و مخل کرے۔ اپنے قول و فعل سے اس سے بدلہ نہ لے۔ یہ خصلت انسان کو اعلیٰ منازل پر فائز کرتی ہے۔

جب ہدہ اس خصلت کو اپنالیتا ہے تو دہ دنیاد آخرت میں بلند مرتبہ عاصل کرلیتا ہے۔دور دنزدیک کے سب لوگ اسے سے محبت د مودت کا سلوک کرتے ہیں اس کی دعا قبول ہوتی ہے۔ مخلوق میں اسے سربلندی ملتی ہے اور دنیامیں دہ ایمان دالوں کے دلوں میں عزت یا تا ہے۔

۲۔ چھٹی خصلت ہے ہے کہ اہلِ قبلہ کو کافر، مشرک اور منافق نہ کے۔ یہ خصلت رحمت کے بہت قریب اور درجہ میں بہت بلند ہے۔ یہ سنت کا کمال ہے۔ اور علم اللی میں وخل اندازی سے کمال پر ہیز ہے۔ اس ذریعہ سے انبان اللہ کی ناراضگی سے ج جاتا ہے۔ اللہ کی رضااور رحمت کے بہت قریب پہنچ جاتا ہے۔ یہ اللہ کر یم تک پہنچ ان ہے گویا در دازہ ہے جو انسان کو پوری مخلوق کی رحمت و محبث کا دارث منادیتا ہے۔

2۔ ساتویں خصلت ہے کہ انسان گناہوں سے بچے۔ اپنے اعضاء کو غلط کاریوں سے بازر کھے۔ یہ وہ عمل ہے جس کاس دنیامیں دل اور اعضاء کو فوری بدلا دیاجا تا ہے اور آخرت کیلئے بھی نیکیاں ذخیرہ کی جاتی ہیں۔

ہم اللہ تعالیٰ ہے دعا کرتے ہیں کہ وہ ہم سب پر احسان فرمائے۔ ہمیں یہ خصلتیں اپنانے کی توفیق دے اور ہمارے دلوں سے سب کدور توں کو

تكال بابركرے۔

۸۔ آٹھویں خصلت میہ ہے کہ انسان اپنایو جھ کی دوسرے کے کند ہوں پر مت ڈالے میہ ہو جھ تھوڑا ہویازیادہ اسے خود اٹھائے۔ بلحہ دوسری تمام مخلوق کے بع جھی اٹھانے کی کوشش کرے ان کی ضروریات کا خیال رکھے اور ان سے کی فتم کا لا کچ نہ رکھے میہ چیز عبادت گزاروں کیلئے کمال عزت اور متقبوں کے لیے کمال شرف ہے۔ ای چیز سے امر بالمعروف اور نئی عن المعرکا حوصلہ پیدا ہو تا ہے۔ اس چیز سے امر بالمعروف اور نئی عن المعرکا حوصلہ پیدا ہو تا ہے۔ اور انسان کے نزدیک پوری مخلوق ایک جیسی بن جاتی ہے۔

جب بدے میں یہ وصف پیدا ہوجاتا ہے تورب قدوس اس میں غنا، اور ایمان و بقین کانور پیدا فرمادیتا ہے۔ وہ تھی کو تھی پر ترجیح نہیں دیتا سب مخلوق حق میں اس کے نزدیک برابر ہوتی ہے اسے اس بات پر کامل یقین ہوجاتا ہے کہ ای میں اہل ایمان کی عزت اور اہل تفویٰ کا شرف ہے۔ یمی اخلاص کا قریب ترین

9۔ نویں خصلت یہ ہے کہ انسانوں ہے کئی قشم کالا کی نہ رکھے۔اوراان کے ہاتھوں میں جو کچھ ہے اے حرص کی نگاہ ہے نہ دیکھے۔ دنیا ہے بنیازی بہت بروی عزت کی بات ہے۔ بہی غناءِ خالص ہے۔ ایسا شخص بہت برواباد شاہ ہے۔ ای میں فخر ہے۔ ای سے صافی یقین حاصل ہو تا ہے۔ بہی کامل و صریح توکل ہے۔ یہا للہ تعالی پر یقین کا دروازہ ہے۔ ذھد کے دروازوں میں سے ایک دروازہ ہے بھی ہے۔ ای سے زید دورع حاصل ہو تا ہے اور بزرگی کی تعمیل ہوتی ہے۔اور بین علامت ہے ان لوگوں کی جو دینے ہیں۔ علامت ہے ان لوگوں کی جو دینیا ہے کئ کر اللہ تعالیٰ کے ہور ہے ہیں۔

مل وسویں خصلت یہ ہے کہ انسان تواضع اختیار کرے۔ کیونکہ اس کے ذریعے عابد کا محل پختہ ہوتا ہے اس کی قدرت و منزلت میں اضافہ ہوتا ہے اللہ تعالیٰ اور مخلوق کے نزدیک اس کی عزت و رفعت کی تعمیل ہوتی ہے اور دنیا و آخرت کے معاملے میں سے جو چاہتا ہے اس کی قدرت پاتا ہے۔ یہ خصلت تمام

خصائل حمیدہ کی اصل ہے۔اس ایک خصلت کی باقی تمام خصلت گویا شاخیں ہیں اور اس کی جمیل سے تمام دوسری خصلت سی بین اور اس کی جمیل سے تمام دوسری خصلت جم لیتی ہیں۔اس خصلت تواضع کے ذریعے ہیدہ ان منازل کو حاصل کر لیتا ہے جو منازل صالحین کی ہیں اور ان محبوبان خدا کی ہیں جو شکی و فراخی میں اللہ تعالیٰ سے راضی رہتے ہیں۔ یہ خصلت تقوی کا کمال ہے۔

تواضع

تواضع ہے ہے کہ انسان جس انسان سے ملے اے اپ آپ سے بہتر خیال کرے۔اور کے کہ ہوسکتاہے وہ عنداللہ مجھ سے بہتر اوربلند ورجہ ہو۔

اگر چھوٹا ہے تو کے اس نے اللہ تعالیٰ کی نافرمائی نہیں گی۔ حالا نکہ میں
نے گناہ کیے ہیں للذابلا شہدہ اس لحاظ ہے جھے ہے بہتر ہے۔اگر ہوا ہے تو کے اس
نے جھے نیادہ اللہ تعالیٰ کی عبادت کی ہے۔اگر عالم ہو تو کئے کہ اسے دہ نعمت دی گئی ہے جس سے میں محردم ہوں۔ اور جو دولت اسے میسر ہے جھے حاصل نہیں اور جو دہ جات ہے مطابق عمل کر تا ہمیں اس سے جابل ہوں۔ دہ اپنے علم کے مطابق عمل کر تا ہمیں اور جو دہ جالت کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کی جبکہ میں نے جہالت کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کی جبکہ میں نے جانے یو جھتے گناہ کیا۔ اور میں نہیں جانتا کہ ہم دونوں کا خاتمہ کس پر ہو گا۔اگر ملنے والا کا فر ہو تو کے کہ کیا خیر کل کودہ اسلام قبول کر لے اور اس کا خاتمہ گا۔اگر ملنے والا کا فر ہو تو کے کہ کیا خیر کل کودہ اسلام قبول کر لے اور اس کا خاتمہ بالخیر ہو۔ اور یہ بھی ممکن ہے کہ میں کفر کر بیٹھوں اور میری موت بر ائی پر آئے۔ بالخیر ہو۔ اور یہ بھی ممکن ہے کہ میں کفر کر بیٹھوں اور میری موت بر ائی پر آئے۔ تو اضع شفقت اور مہر بانی کا دروازہ ہے۔ یہ بہترین خصلت ہے جے انسان اختیار کر سکتا ہے اور اس کا خاتمہ میں سکتا ہے اور اس کا خاتمہ میں تا ہے۔

جب، عده اس خصلت کواپٹالیتا ہے تواللہ تعالیٰ اے آفاتِ نفسانی ہے چا لیتا ہے اور اسے اس بلند مر ہے تک پہنچادیتا ہے کہ بعد ہ اللہ تعالیٰ کے بعد وں کو اللہ تعالیٰ کیلئے نصیحت کرتا ہے۔ اس کا شار خاصانِ بارگاہ اور محبوبانِ پروردگار میں ہونے لگتا ہے۔اور وہ دیٹمنِ خداابلیس لعین کا سخت ترین دیٹمن بن جاتا ہے۔ یمی رحمت کادروازہ ہے۔

اس کے علاوہ انسان کی زبان دوسر ول کی غیبت اور لا یعنی باتول سے رک جاتی ہے۔ ہس کوئی عمل تواضع کے بغیر سیمیں ہو تا۔ تواضع دل ہے کبر و نخوت بغض و کینہ اور دوسر ی تمام برائیوں کو نکال دیتی ہے۔ جلوت و خلوت کیساں بن جاتی ہے۔ ظاہر وباطن ایک اور قلب و زبان میں کیسانیت آجاتی ہے۔ انسان خلق خدا کی بھلائی چاہنے لگتا ہے۔ کسی کو کسی پر فضیلت نہیں دیتا۔ کسی کو انسان خلق خدا کی بھلائی چاہنے لگتا ہے۔ کسی کو کسی پر فضیلت نہیں دیتا۔ کسی کو اس وقت تک نفطوں سے اس وقت تک نفیص سی کر تاجب تک کسی ایک شخص کو بھی برے لفظوں سے یاد کر رہا ہو تا ہے۔ عیب جوئی عبادت کی بار کر رہا ہو تا ہے۔ عیب جوئی عبادت گر اروں کیلئے زہر قاتل ہے۔ اور زاہدوں کے لیے موت اور ہلاکت کا پیغام ہے۔ ہاں جس کی اللہ تعالیٰ مدو فرمائے اور اس کے دل اور زبان کو اپنے فضل و کرم اور اس جس کی اللہ تعالیٰ مدو فرمائے اور اس کے دل اور زبان کو اپنے فضل و کرم اور احمان سے محفوظ کر لے توہ وہلاکت سے چھواتا ہے۔

سرانی صرف پانی ہے ممکن ہے

حفرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی الله تعالی عند ارضاہ نے فرمایا : اور بیہ نفیحت آپ نے مرض الموت میں فرمائی گویاس کی حیثیت وصیت کی ہے۔
آپ کے بیٹے عبدالوھاب نے آپ رضی الله تعالی عند کی خدمت میں عرض کی۔ حضور! ہمیں کوئی ایسی نفیحت فرمایتے۔ جس پر آپ کے وصال کے بعد ہم عمل پیرا ہو سکیں۔ آپ نے فرمایا الله تعالی ہے ڈرتے رہو۔ اس کے علاوہ دل میں کسی اور کا خوف ندر کھو۔ صرف ای سے امیدیں والسط کرو۔ ہر چیزا بی سے مانگو۔ تمام ضروریات کا ای کو کفیل سمجھو صرف ای پر توکل کرو۔ ای کی

بارگاہ میں التجا کرو۔ کسی اور پر بھر وسہ نہ کرو۔ توحید پر قائم رہو۔ اور ہر طرح سے

الله تعالیٰ کود حده لاشریک یقین کرتے رہو۔

# اے اللہ! میں تیری ملاقات کو پسند کرتا ہوں تو بھی میری ملاقات کو پسند فرما

حضرت شیخ عبدالقادر جبلانی رضی الله تعالی عنه وارضاه نے فرمایا : جب ول کامعامله الله تعالی کے ساتھ صحیح ہو جاتا ہے تو کوئی چیز اس سے نہیں نکلتی اور کوئی چیز اس سے خالی نہیں ہوتی۔ (یعنی علم و معرفت سے دل خالی نہیں ہوتا اور حکمت اس سے جدا نہیں ہوتی)

آپر ضی اللہ تعالی عنہ وامضاہ نے فرمایا: میں ایسامغز ہوں جس کا چھلکا نہیں۔ اور اپنی اولاد سے فرمایا: مجھ سے دور ہو جاؤ۔ ظاہراً میں تمہارے ساتھ ہوں لیکن باطناً کسی اور کی معیت مجھے حاصل ہے۔

فرمایا: میرے پاس کچھ اور لوگ آتے ہیں ان کے لیے جگہ چھوڑ دو۔ ان کادب کرو۔ رحمت عظیم یہال ہے۔ ان کے لیے جگہ تنگ نہ کرو۔

آپ فرماتے جاتے تھے۔السلام علیکم ورحمۃ الله وہر کانۃ!الله تعالیٰ مجھے بھی اور آپ کو بھی بخش دے۔الله تعالیٰ مجھے پر اور آپ لوگوں پر رحمت فرمائے۔
بھی اور آپ کو بھی بخش دے۔الله تعالیٰ مجھے چھوڑ کر جانے کیلئے نہیں۔ (یعنی میں وصال خداوندی چاہتا ہوں)۔ایک دن اور ایک رات تک آپ رضی الله تعالیٰ عنہ یمی فرماتے رہے۔

یہ بھی فرمایا: تم پر افسوس! مجھے کسی چیز کی پرواہ نہیں۔نہ ملک الموت سے اور نہ کسی اور فرشتے ہے۔ ہماری ذمہ داری اپنے سواء کسی آور پر مت ڈال۔ بیہ کہہ کر آپ نے دبیری کا اور ای روز عشاء کے وقت آپ اپنے خالق سے جاملے۔

آپ کے بیوں عبدالرزاق اور موسیٰ رقمهمااللہ تعالیٰ نے بتایا ہے کہ آپ اپنے دونوں ہاتھ باعد کرتے پھر انہیں نیچ کر لیتے اور فرماتے۔وعلیکم السلام ورحمة

الله دير كانة! تؤبه كرواور نيك لو گول كى صف مين داخل مو جاؤ\_يد تهمارے ياس بھى آیاجا ہتا ہے۔اور فرماتے۔ زی اختیار کرو۔ پھر اس کے باس حق اور محتی موت آئے (بدالله تعالی کے اس ارشاد گرای ہے تلہے ہوجاء ت سکرة الموت بالحق) آب رضی اللہ عنہ نے یہ بھی فرمایا: تمہارے اور میرے در میان اور تمام مخلوق کے در میان اس قدر بعد اور دوری ہے جس قدر بعد اور دوری زمین اور آسانوں کے در میان ہے۔ مجھے دو سر ول پر قیاس نہ کر دادر نہ دو سر دل کو مجھ جیسا سمجھو۔

آپ کے بیٹے عبدالرزاق نے یو چھا۔ (حضور!)طبیعت کیسی ہے۔ جسم میں کمیں در د تو سیں۔ آپ نے فرمایا : مجھ سے کچھ مت یو چھو۔ میں برع عرفان میں غوطہ زن ہوں۔ آپ کے بیٹے عبدالعزیز نے ہماری سے متعلق یو چھا تو فرمایا: میری مرضی کو کوئی نہیں جانتا۔ اور نہ کسی کی سمجھ میں آسکتی ہے۔اس سے آگاہی انسان کے کس کاروگ نہیں۔ میری ہماری جن اور فرشتہ کی سمجھ سے بھی بالاتر ہے۔اللہ کے تھم سے اللہ تعالیٰ کاعلم نا قص نہیں ہو جاتا۔ تھم بدلتا ہے اور علم لا تبدیل ہے۔ حکم منسوخ ہو جاتا ہے مگر علم منسوخ نہیں ہو سکتا۔ يَمْحُواللهُ مَايَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَابِ

(الانبياء:23)

"ماتا ہے اللہ تعالی جو جاہتا ہے اور باقی رکھتا ہے (جو جاہتا ہے)اورای کے یاس ہاصل کتاب" لَايُسْأَلُ عَمَّا يَعْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ (الانبياء:٣٢) " نہیں پر سش کی جا محتی اس کام کے متعلق جووہ کر تاہے اور ان (تمام سے)بازیرس موگی" صفاتِ اللی کی خبریں جو ہمیں کلام اللہ سے پینچی ہیں وہ دنیا کے اندر ای

طرح ظهوريزير موتى رمتى بي-

آپ کے بیٹے حضرت عبدالجبار ؓنے پوچھا: کیا جسم میں کمیں در دے؟

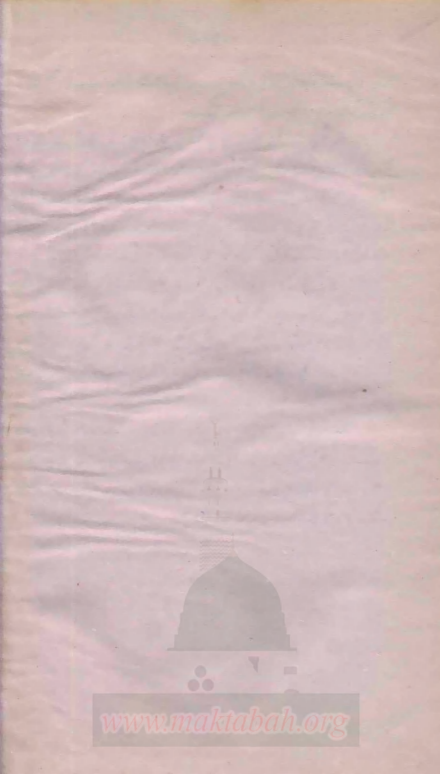
فرمایا : ول کے سواء جسم کا انگ انگ میرے لیے باعث تکلیف ہے۔ ول محفوظ ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کے ساتھ اس کامعاملہ صحیح ہے۔

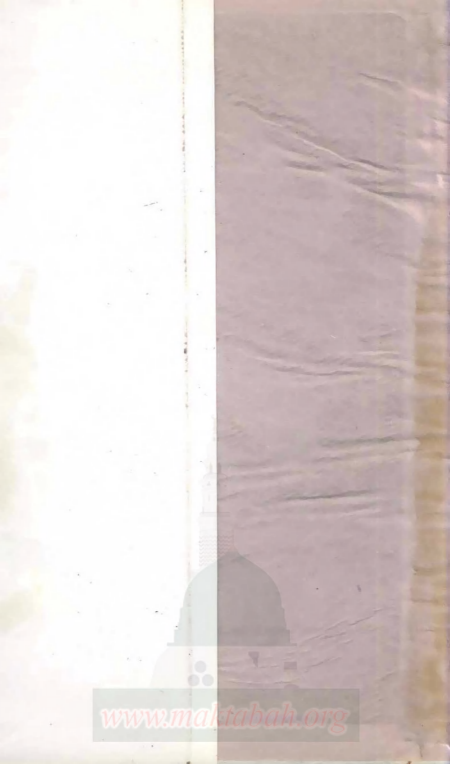
پھر آپ کی زبان اقد س پریہ کلمات جاری ہوئے: اس ذات ہے مدہ طلب کر تا ہوں جس کے سواء کوئی معبود نہیں۔جوزندہ ہے اور جس کے لیے فٹا نہیں۔ ہر عیب سے پاک ہے۔ بلند ہے۔ زندہ ہے۔ موت سے نہیں ڈر تا۔ اپنی قدرت سے ہر چیز پر غالب ہے۔ تمام کو موت دیکر فٹاکرنے دالا ہے۔ اس کے سواء کوئی عبادت کے لائق نہیں۔ اور محمد علیہ اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں۔

مجھے آپ کے فرزند موسیٰ رحمۃ اللہ علیہ نے ہتایا کہ آپ نے یہ بھی فرمایا: (تَعَوَّرُزَ) غالب ہے۔ مگر آپ اس لفظ کو صحیح طریقے سے ادانہ کر سکے۔ آپ کی کلمہ باربار دہر اتے رہے پھر زبان صحیح ہو گئی۔ اور ازیں بعد تین بار اللہ اللہ اللہ کہا۔ آواز پست ہو گئی۔ زبان تالوے لگ گئی۔ اور روح مبارک قفس عضری ہے میں واڑ کر گئی۔ رضی اللہ تعالیٰ عنہ۔

الله تعالی جمیں ان کی برکتوں ہے مستفیض فرمائے۔ ہمارا خاتمہ بالایمان کرے۔ اور تمام مسلمانوں کو ایمان کی دولت عطافرمائے۔ ان تمام کی موت اسلام پر ہو۔ اور ہم سب کو نیک بندوں ہے ملائے۔ رسوائی اور عذاب ہے محفوظ رکھے۔ تمام تعریف الله رب رلعالمین کیلئے ہیں۔









#### Maktabah.org

This book has been digitized by <u>www.maktabah.org</u>.

Maktabah.org does not hold the copyrights of this book. All the copyrights are held by the copyright holders, as mentioned in the book.

Digitized by Maktabah.org, 2011

Files hosted at Internet Archive [www.archive.org]

We accept donations solely for the purpose of digitizing valuable and rare Islamic books and making them easily accessible through the Internet. If you like this cause and can afford to donate a little money, you can do so through Paypal. Send the money to <a href="mailto:ghaffari@maktabah.org">ghaffari@maktabah.org</a>, or go to the website and click the Donate link at the top.

www.maktabah.org